This is a reproduction of a library book that was digitized by Google as part of an ongoing effort to preserve the information in books and make it universally accessible.



https://books.google.com





# HARVARD DEPOSITORY BRITTLE BOOK









Digitized by Google



1

:

ļ

1

:

1

t

-

.



,

Digitized by Google

•

.

.

## THE EIGHT CHAPTERS OF MAIMONIDES ON ETHICS

SHEMONAH PERAKIM



COLUMBIA UNIVERSITY PRESS SALES AGENTS NEW YORK : LEMCKE & BUECHNER 30-32 WEST 27TH STREET LONDON : HENRY FROWDE AMEN CORNER, E.C. TORONTO : HENRY FROWDE 25 RICHMOND ST., W.

•



### COLUMBIA UNIVERSITY ORIENTAL STUDIES VOL. VII.

## THE

# EIGHT CHAPTERS OF MAIMONIDES ON ETHICS

(SHEMONAH PERAKIM)

### A PSYCHOLOGICAL AND ETHICAL TREATISE

EDITED, ANNOTATED, AND TRANSLATED WITH AN INTRODUCTION

BY

JOSEPH I. GORFINKLE, PH.D.

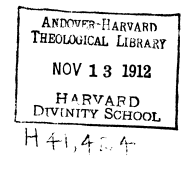
RABBI OF SINAI TEMPLE, MT. VERNON, N.Y.



New York COLUMBIA UNIVERSITY PRESS 1912

Ail rights reserved

Digitized by Google



D 759 M33 S52 1912





### NOTE

THE Hebrew translation of the Shemonah Perakim of Maimonides, despite its importance in the history of Jewish ethics during the Middle Ages, has never been presented in a critical edition. This Dr. Gorfinkle has done in the present volume with acumen and with much diligence. To this purpose, he has examined carefully a number of manuscripts and printed editions. He has also compared the Arabic original throughout, and has given in the notes his reasons for accepting or rejecting certain readings. In order that the work may be accessible to readers who do not understand Hebrew, an English translation has been added.

**RICHARD GOTTHEIL.** 

MAY, 1912.

Digitized by Google



1

ļ

•

•

TO

### THE SACRED MEMORY

OF

MY FATHER

Digitized by Google



### PREFACE

IT was while in attendance at the Hebrew Union College, and under the able tuition of my friend and teacher, Dr. Henry Malter, now of Dropsie College, that I became acquainted with the masterpieces of Jewish philosophy, and among them the Shemonah Perakim of Maimonides. Remembering the corrupt condition of the text of the ordinary editions of the Perakim, and of that in the Mishnah and the Talmud containing Maimonides' Commentary on the Mishnah, and recollecting the frequency with which it was necessary to have recourse to the Arabic original in order to render the text intelligible, when casting about for a subject for a dissertation, I thought I could do no better than endeavor to reconstruct the Hebrew text as it came from the pen of of the translator, Samuel ibn Tibbon.

In this rather ambitious attempt, I was guided throughout by Dr. Richard Gottheil, to whom my sincere thanks are due for his constant interest and for his invaluable suggestions. I wish especially to thank Dr. Malter for his assistance in the Arabic and for his many excellent suggestions. I also take this opportunity of expressing my gratitude to Dr. Alexander Marx for his uniform kindness in allowing me to use manuscripts and books of the library of the Jewish Theological Seminary. To Mr. Simeon Leventall, I am also grateful for his assistance in correcting the proofs of the translation and notes.

There has been a delay of two years in the publishing of this book owing to the fact that originally it was not intended to include a translation of the *Perakim* and notes, and because a greater part of the book had to be set up in Europe.

ix

### PREFACE

It is with a feeling of trepidation that I send into the world this, my first work, fully realizing its many shortcomings. I can only hope that the kind reader will be so engrossed in these interesting Chapters of the master, Maimonides, and will find their teachings so captivating, that he will overlook the failings of the novice who presents them to him.

G.

WINTHROP, MASS., August, 1912.

x



### CONTENTS

.

•

| INTRODUCTION                                                                              | PAGE |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| I. THE OBJECT OF MAIMONIDES' WRITINGS. THE COMMENTARY                                     |      |
| ON THE MISHNAH. THE SHEMONAH PERAKIM                                                      | 1    |
| II. A. MAIMONIDES' ETHICAL WRITINGS - DEFINITION OF ETHICS                                | 7    |
| B. NAME, DATE, DESCRIPTION, AND CONTENTS OF THE SHEMO-                                    |      |
| NAH PERAKIM                                                                               | 9    |
| C. SAMUEL IBN TIBBON AS A TRANSLATOR — HIS TRANSLA-                                       |      |
| TION OF THE SUEMONAH PERAKIM                                                              | 19   |
| D. DESCRIPTION OF COLLATED MATERIAL — GENERAL RE-                                         |      |
| MARKS ON THE TEXT.                                                                        | 24   |
| E. MANUSCRIPTS — Editions — TRANSLATIONS — COMMENTA-                                      |      |
| RIES                                                                                      | 27   |
| THE EIGHT CHAPTERS - TRANSLATION                                                          |      |
| Foreword                                                                                  | 34   |
| CHAPTER I — Concerning the Human Soul and its Faculties .                                 | 37   |
| CHAPTER II - Concerning the Transgressions of the Faculties                               |      |
| of the Soul, and the Designation of those Faculties which                                 |      |
| are the Seat of the Virtues and Vices                                                     | 47   |
| CHAPTER III — Concerning the Diseases of the Soul                                         | 51   |
| CHAPTER IV — Concerning the Cure of the Diseases of the Soul                              | 54   |
| CHAPTER V — Concerning the Application of Man's Psychic Fac-                              |      |
| ulties towards the Attainment of a Single Goal                                            | 69   |
| CHAPTER VI - Concerning the Difference between the Saintly                                |      |
| or Temperamentally Ethical Man and him who Subdues<br>his Passions and has Self-restraint | 75   |
| CHAPTER VII—Concerning the Barrier between God and Man                                    | 10   |
| and its Signification                                                                     | 79   |
| CHAPTER VIII — Concerning the Natural Disposition of Man .                                | 85   |
| INDEX OF SCRIPTURAL PASSAGES                                                              | 103  |
| INDEX OF OUNTATIONS FROM THE TALMUD                                                       | 105  |
| -                                                                                         | 5-55 |
| xi                                                                                        | 0-00 |

### ABBREVIATIONS AND SIGNS

| Abot Pirke Abot, ed. Strack, Berlin, 1888.                                                                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Br British Museum Ms. See p. 24.                                                                                                                                 |
| Ma                                                                                                                                                               |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                  |
| So Soncino edition of <i>Abot</i> . See p. 25.                                                                                                                   |
| M Maimonides.                                                                                                                                                    |
| Eth. Nic Aristotle's Nichomachean Ethics, ed. Lewes.                                                                                                             |
| I.T Ibn Tibbon.                                                                                                                                                  |
| Poc Pococke's Porta Mosis, Arabic or Latin.                                                                                                                      |
| Ro Rosin's Ethik des Maimonides, 1876.                                                                                                                           |
| Wo Wolff, Mûsâ Maimûni's Acht Capitel, 1903.                                                                                                                     |
| Ar Arabic text as presented in Wolff or Pococke.                                                                                                                 |
| Catal. Bodl Steinschneider's Catalogus Librorum Hebraeorum in<br>Bibliotheca Bodleiana.                                                                          |
| Jew. Lit Steinschneider's Jewish Literature.                                                                                                                     |
| HUb Steinschneider's Hebraische Uebersetzungen.                                                                                                                  |
| Arab. Lit Steinschneider's Die Arab. Literatur der Juden.                                                                                                        |
| AGPh Archiv für Geschichte der Philosophie (Stein).                                                                                                              |
| AZDJ Allgemeine Zeitung des Judenthums.                                                                                                                          |
| JE The Jewish Encyclopædia.                                                                                                                                      |
| JQR The Jewish Quarterly Review.                                                                                                                                 |
| Moses ben Maimon, I. Memorial Volume, Moses ben Maimon, Sein Leben, Seine<br>Werke und Sein Einfluss, Volume I, Leipzig, 1908.                                   |
| ZPhKr Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik.                                                                                                     |
| ZDMG Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gessellschaft.                                                                                                   |
| + Denotes that the word or words following it are found<br>only in sources designated. IT + denotes that what<br>follows is added by Ibn Tibbon to the original. |
| > Indicates that the word or words following are not found in the text designated.                                                                               |
| Words in small time in the IT-burner tant and there endlosed in breakets in                                                                                      |

Words in small type in the Hebrew text, and those enclosed in brackets in the English, are glosses by Ibn Tibbon.

xii

### THE OBJECT OF MAIMONIDES' WORKS. THE COMMENTARY ON THE MISHNAH. THE SHEMONAH PERAKIM

DURING the lifetime of Maimonides, there were many who bitterly assailed him, declaring that his Talmudical knowledge was faulty, that his writings were un-Jewish, that he sought to introduce strange elements into Judaism, and that he desired his works to supersede the Talmud.<sup>1</sup> Some of Maimonides' opponents were animated by a spirit of true criticism, but other attacks made upon him were partly due to personal feelings of envy.<sup>2</sup> The opposition continued for a while after Maimonides' death, but it was not long before the true character of this master's works became universally recognized. The feeling, minus the personal element, that Maimonides wished to have his works take the place of the Talmud, has, however, persisted to this day. Thus, we find Luzzatto<sup>8</sup> stating that Maimonides wrote his Mishneh Torah in order to do away with the study of the Babylonian Talmud. Beer, supporting the same opinion, maintains that Maimonides saw the disadvantages of the study of the Talmud, was aware of the uselessness of some of its parts, and considered its extended study a waste of time.<sup>4</sup> As proof of this he quotes from the introduction to the Mishneh

<sup>1</sup> Moses Maimonides (in Arabic, *Ibū 'Imrān Mūsa ibn Maimūn ibn 'Obaid* Allah) was born at Cordova, March 30, 1135; in 1165 he accompanied his father to Africa and then to Palestine; in 1166 he repaired to Egypt, and settled in Fustât, near Cairo; he died Dec. 13, 1204. On the pronunciation of junce, see Geiger, Nachgelassene Schriften (1876), III, Moses ben Maimon, p. 70, note 1; Grätz, VI<sup>3</sup>, p. 262, n. 1; Catal. Bodl., 1861 ff.; Arab. Lit., 199 ff. On his life and works, see Catal. Bodl., 1861 ff.; Grätz, VI<sup>3</sup>, pp. 261–326; also Yellin and Abrahams, Maimonides (Philadelphia, 1903); I. Broydé, JE, IX, art., Moses ben Maimon; etc. <sup>2</sup> On the opposition to Maimonides' works, see Jew. Lit., pp. 85–92. <sup>8</sup> In Kerem Hemed, III, p. 67. <sup>4</sup> Leben und Wirken des Rabbi Moses ben Maimon (Prague, 1834), pp. 6, 15, 16.

1

В

Ι

Torah the famous sentence, "I have named this work *Mishneh* Torah for the reason that if any one has read the Torah and then this work, he would know the Biblical and oral law without having to read any other book." Geiger<sup>1</sup> maintains that Maimonides' object was merely to shorten the study of the Talmud.

There are those, however, who take exception to this view. Rosin<sup>2</sup> says, "From the very beginning the Talmud alone was the object of his study." Worldly knowledge and philosophy were merely used by Maimonides as instruments for explaining and glorifying the divine teaching. He considered the rabbis to be second only in rank and greatness to the prophets, and held their writings in equally high esteem. On the face of it, the quotation cited from the Mishneh Torah would seem to prove the assertion made above, but this passage may be interpreted to prove exactly the opposite; that far from being his object to discourage the study of the Talmud, he wished to spread its knowledge among those who for any reason were unable to have access to it, or who could not devote sufficient time to master it. "It is a gross injustice often done to Maimonides," says I. Friedlaender, "to accuse him of having the intention to supersede the Talmud entirely. . . . He considered the Talmud as a most worthy object of study, but only for scholars. The people, however, are not scholars and cannot devote the whole of life to learning. For the mass of people alone he intended to supersede the Talmud by a comprehensive extract from it." Ziemlich, finally, asserts that Maimonides did not desire to put an end to the study of the Talmud, but rather to cast it into scientific form.<sup>8</sup>

Although this decided difference of opinion as to Maimonides' attitude towards the Talmud still exists, all, however, agree



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Moses ben Maimon, p. 57; p. 83, n. 33. <sup>2</sup> Ethik, p. 30, "Von Hause aus sei der Talmud allein Gegenstand seines Studiums gewesen." <sup>8</sup> I. Friedlaender, Moses Maimonides, in New Era Illustrated Magazine, January, 1905, Reprint (New York, 1905), pp. 34-35; Bernard Ziemlich, Plan und Anlage des Mischne Torah, in Moses ben Maimon, I, p. 259; see also M. Friedländer, Guide, Introd., pp. xix, xxi.

#### INTRODUCTION

that his main object was to harmonize Jewish traditional belief with the current Aristotelian philosophy.<sup>1</sup> For this work Maimonides was admirably equipped; his ability as a systematizer was most remarkable, and not only had he a profound knowledge of Jewish law and lore, but was so deep a student of philosophy and the sciences that his works have since exercised considerable influence even outside the domains of Judaism.<sup>2</sup> His chapters, for instance, in the *Moreh* on the *Mutakallimun* have become the main source for the history and knowledge of the *Kalām*.<sup>3</sup>

The most important of his works which have had a profound influence upon Judaism are his Commentary on the Mishnah (פירוש המשנה), the Mishneh Torah (משנה תורה) or Yad ha-Hazakah (יד החוקה), and the Guide for the Perplexed (נבוכים).

The Commentary on the Mishnah,<sup>4</sup> Maimonides' first work of importance, written in Arabic,<sup>5</sup> was begun at the age of twenty-

<sup>1</sup> Munk, Guide, Vol. I, Preface, p. 1; Beer, Rabbi Moses ben Maimon, pp. 4 and 12; Arab. Lit., pp. 203-204; Rosin, Ethik, p. 30; Grätz, VI8, pp. 275, 307; Wolff, Acht Capitel, Introd., p. ix; M. Friedländer, Guide, Introd., p. xxiv. <sup>2</sup> Joel, Verhältniss Alb. d. Gr. zu Moses Maimonides (Breslau, 1863); Etwas über den Einfluss der jüdischen Philosophie auf die christliche Scholastik (Frankel's Monatsschr., IX, pp. 205-217); Jaraczewski, Die Ethik des M., etc., in ZPhKr., XLVI, pp. 5-24; Guttmann, Das Verhältniss des Thomas v. Aquino zur jüd. Literatur (Göttingen, 1891); Die Scholastik des 13 Jahrh. in ihren Beziehungen zur jüd. Litteratur (Breslau, 1902); D. Kaufmann, Der Führer Maimuni's in der Weltlitteratur, AGPh., XI, p. 335 ff.; Richter, Geschichte der christlichen Philosophie, Vol. I, p. 610 ff.; Ueberweg, Hist. of Phil. (1885), Vol. I, p. 428; Weber, Hist. of Phil. (1895), p. 210, n. 2; Jacob Guttmann, Der Einfluss der maimonidischen Philosophie auf das christliche Abendland, in Moses ben Maimon, I, pp. 135-230; Philip Bloch, Charakteristik und Inhaltsangabe des Moreh Nebuchim, ib., p. 41, n. 1. <sup>8</sup> Munk, Mélanges, p. 323; HUb., p. 415; M. Guttmann, Das religionsphil. System der Mutakallimun nach d. Berichte Maimon (Leipzig, 1885); D. Kaufmann, op. cit., pp. 339-340. 4 The Arabic title is ספר המאור) כהאנ Book of Illumination), which, however, as Steinschneider (Arab. Lit., p. 200) and Geiger (Moses ben Maimon, p. 82, n. 31) maintain, hardly originated with Maimonides. <sup>5</sup> M. wrote all of his works, with the exception of the Mishneh Torah and a number of letters, in Arabic, but with Hebrew characters, as Arabic was the language used by the Jews living under Islam. On his objection to having the Moreh copied in other than Hebrew characters, see Munk, Notice sur Joseph ben Jehouda (Paris, three (1158), in Spain, and was completed at the age of thirtythree<sup>1</sup> (1168), after he had taken up his residence in Egypt. In this Talmudic work of his early manhood, Maimonides scarcely had a predecessor.<sup>2</sup> Though one of his earliest works, and in spite of the difficulties in writing it during years of wandering and seeking a secure home, with no books accessible, the *Commentary* is a marvel of lucidity, masterful knowledge, and comprehensiveness. Grätz attributes its existence to the author's striving for "clearness, method, and symmetry."<sup>2</sup> The fact that it is so often referred to in his later writings testifies that at a very early date Maimonides had outlined for himself a thorough philosophical system and a literary scheme from which he subsequently deviated only slightly.<sup>8</sup> Most of the theories and principles established in the *Commentary* were retained in the *Mishneh Torah.*<sup>4</sup>

1842), p. 27, n. 1. On the Arabic language of Maimonides and his style, see I. Friedlaender, Sprachgebrauch des Maimonides (Frankfurt a. M., 1902), Introduction; and by the same author, in Moses ben Maimon, I, the articles, Die arabische Sprache des Maimonides, pp. 421-428, and Der Stil des Maimonides, pp. 420-438; also his short account in Selections from the Arabic Writings of Maimonides (Semitic Study Series, No. XII, edited by Gottheil and Jastrow, Leiden, 1909), Introd., pp. xiv-xxiii.

<sup>1</sup> See *infra*, p. 10, n. 1. <sup>2</sup> Geiger, Moses ben Maimon, p. 59; Harkavy, in Hebrew ed. of Grätz, IV, Appendix, p. 52. <sup>2</sup> Grätz, VI<sup>3</sup>, pp. 266 and 274. <sup>8</sup> In the Moreh, which appeared at least twenty-five years after the Com. on the Mishnah, there are twelve or more references to the latter, four of which are to the Perakim. See Morch, I, 39; III, 35 (twice), 48. Scheyer, in Das psychologische System des Maimonides (Frankfurt a. M., 1845), which he designated as an introduction to the Moreh, draws largely from the Perakim, and constantly refers to them in the notes. See especially Chaps. I, II, and IV. Munk, in the notes in his Guide, refers a number of times to the Mish. Com., many of these being to the Perakim. In Vol. I, p. 210, n. 1, he quotes at length from Perakim I on the rational faculty, and on p. 232, n. 1, from Perakim VIII on the attributes of God. Other references are found in Vol. I, p. 125, n. 2, to Perakim II (the classification of the virtues); p. 286, n. 3, to Perakim VIII (miracles); p. 355, n. 1, to Perakim I (the faculties); p. 400, n. 2, to Perakim I (the theory of imagination of the Mutakallimun); etc. <sup>4</sup> Ziemlich, Plan und Anlage des Mischne Thora, in Moses ben Maimon, I, p. 305, "Die im M. K. festgestellten Resultate hat er zum grossen Teile in den M. T. aufgenommen." See also authorities cited by Ziemlich. On the contradictions of the Mishnah Commentary and the Mishneh Torah, see Derenbourg, in Zunz's Jubelschrift (Berlin, 1884), Die Uebersetzungen des Mischnah Commentars des Maimonides.

#### INTRODUCTION

The greater part of the *Commentary* was not translated into Hebrew until after his death. The general introduction to this work and parts of the order *Zera'im* were translated by Jehudah al-Harizi (1194); *Mo'ed* by Joseph ibn al-Fawwal; *Nashim* by Jakob ibn Abbas; *Nezikin* by Salomon b. Josef ibn Ya'kub; *Kodoshim* by Nathanel ibn Almoli (or Almali); and *Tohorot* by an anonymous translator.<sup>1</sup> The commentary on *Sanhedrin*, Chapter X, was translated probably by Al-Harizi, and also by Samuel ibn Tibbon.

In commenting on the tractate *Abot*, Maimonides had abundant opportunity to make use of his knowledge of Greek philosophy and particularly of Aristotelian ethics. To this tractate he prefixed an introduction of eight chapters, outlining in a general way a system of ethics based mainly on Aristotle's *Nichomachean Ethics*,<sup>2</sup> which Maimonides harmonized with rabbinical teachings. This introduction constitutes the most remarkable instance in medieval ethical literature of the harmonious welding of Jewish religious belief and tradition with Greek philosophy.

For the rendering into Hebrew of the Commentary on Abot and its introduction commonly called שמונה פרקים (The Eight

<sup>1</sup> For a detailed account of the translators and translations of the Commentary on the Mishnah, see HUb., pp. 923-926; Arab. Lit., pp. 201-202. <sup>2</sup> To M., Aristotle was the "chief of philosophers." Cf. Munk, Guide, I, Chap. V, p. 46, and n. 1. See also Moreh, II, 17, 19, 24. He considered him to be almost on a plane with the prophets. See M.'s Letter to Ibn Tibbon, Kobez II. M. refers to the Nichomachean Ethics in Moreh, II, 36, and in III, 49 (twice). On his dependence upon Eth. Nic., see Rosin, Ethik, p. 6, et al. M., however, does not slavishly follow Aristotle, and speaks disparagingly of those "who believe that they are philosophers," but who consider "it wrong to differ from Aristotle, or to think that he was ignorant or mistaken in anything" (Moreh, II, 15). In regard to Aristotle's theory of creation, he speaks of the absurdities implied in it (ib., II, 18, end). See A. Wolf in Aspects of the Hebrew Genius, London, 1910, pp. 141-142. On M.'s departure in the Perakim from the Aristotelian system, see Jaraczewski, ZPhKr., XLVI, pp. 12-13, 14-15, and 16. On M.'s dependence upon Aristotle, see M. Joel, Die Religions-philosophie des Mose ben Maimon (Breslau, 1859); Scheyer, Das psychol. System des Maimonides; Rosin, Ethik; Wolff, Acht Capitel; Yellin and Abrahams, Maimonides ; Cohen, Charakteristik der Ethik des Maimunis, in Moses ben Maimon, I, all en passim; and Ludwig Stein in JE, II, pp. 47, 48-49.

Chapters), Samuel ibn Tibbon, who was at work on the translation of the *Moreh*, was eminently fitted. The *Shemonah Perakim* have always been widely read among the Jews and students of the philosophy of Maimonides on account of their simplicity of style and subject matter, and no less on account of their accessibility, being found in all editions of the *Mishnah* and *Talmud*<sup>1</sup> that contain Maimonides' commentary, in a number of *Mahzorim*,<sup>2</sup> especially of the Roman and Greek ritual, and also in various separate editions.<sup>8</sup> Their popularity is evidenced by the fact that they have been translated into Latin, French, Dutch, English, and many times into German.<sup>4</sup>

An examination, however, of the Hebrew text of the Perakim in the editions of the Mishnah and the Talmud, in the Mahzorim, and the many separate publications, at once shows that no two agree, and that each is in many instances in a corrupt state. Α like examination of the manuscript sources bears the same result. Again, if any individual text, even that of the best manuscript, be placed beside the original Arabic in Pococke's Porta Mosis<sup>5</sup> or Wolff's Acht Capitel, one would find many divergences. It may be safely stated that there is not in existence to-day, in any form, a text of the Shemonah Perakim which in its entirety is a faithful reproduction of the version of Ibn Tibbon. By a selective process based on a collation of the best texts, with the Arabic as a constant guide, it is possible, however, to reconstruct the Shemonah Perakim, so that almost every corrupt reading can be The purpose of this work is to restore and elucidate rectified. linguistically the text of Ibn Tibbon as far as possible, and by a translation make it accessible to readers of English.

As this is mainly a textual work, its aim is not to treat with any degree of detail Maimonides' ethics, its sources, Jewish or Greek, and its place in Jewish philosophy, all of which has been admirably done by Rosin in his *Ethik*. But, in order to obtain a more complete knowledge of the *Perakim* and the theories laid down therein, the editor deems it well to mention and describe Maimonides' other ethical writings, the place of

<sup>1</sup> See pp. 25 and 31. <sup>2</sup> See pp. 24-25, 29-30, and 31. <sup>8</sup> See pp. 31 and 32. <sup>4</sup> See pp. 32 and 33. <sup>5</sup> See p. 27. **INTRODUCTION** 

ethics in his philosophical system, and what ethics meant to him. The name and the date of the original composition of the *Perakim*, as well as that of its translation by Ibn Tibbon, will be discussed. The relation of the *Perakim* to Maimonides' other works will be taken up, followed by a characterization and summary of their contents. A brief account of the style and character of Ibn Tibbon's translations in general, and as portrayed in the *Perakim*, will also be given. There is also included a list of manuscripts, editions, commentaries, and translations.

### Π

### A. MAIMONIDES' ETHICAL WRITINGS – DEFINITION OF ETHICS

THE works in which Maimonides presents his ethical teachings are as follows: —

- I. Commentary on the Mishnah<sup>1</sup> (פירוש המשנה), in many places, but especially in:
  - a. General Introduction to the Mishnah Commentary (פתיחת פירוש המשנה)<sup>2</sup>;
  - b. Introduction to Sanhedrin, Chapter X (פרק חלק) \*;
  - c. Introduction to Abot (שמונה פרקים or פתיחת אבות)4;
  - d. Commentary on Abot.<sup>5</sup>

### II. Book of Commandments (ספר המצות),<sup>6</sup> in various places.

<sup>1</sup> See Catal. Bodl., 1853; Arab. Lit., p. 200 ff., and Grätz, VI<sup>8</sup>, p. 273 ff. <sup>2</sup> Generally, but incorrectly, named הקרמה לסרר ורעים, as in Pococke, Porta Mosis, <sup>8</sup> Arabic with Latin which contains the Arabic text with Latin translation. translation in Porta Mosis. Arabic with Hebrew translation, J. Holzer, Zur Geschichte der Dogmenlehre in der jüd. Religionsphilosophie des Mittelalters. Mose Maimuni's Einleitung zu Chelek (Berlin, 1901); English translation by J. Abelson, JQR, vol. XXIX, p. 28 ff. The Arabic text with notes has been recently edited by I. Friedlaender in Selections from the Arabic Writings of Maimonides, pp. 1-39. <sup>4</sup> See Catal. Bodl., 1890-91. <sup>5</sup> Arab. Lit., p. 273, n. 1. Arabic text by Baneth, Berlin, 1905; Ger. translation in Rawicz, Commentar des M. zu den Sprüchen der Väter (1910). <sup>6</sup> Written by M. to serve as an introduction to the Mishneh Torah; it contains the enumeration and classification of the 613 precepts of the Law. See Grätz, VI<sup>8</sup>, p. 291. For a part of the Arabic text with the Hebrew translation of Shelomoh ben Joseph ibn Ayyub, and German translation with notes, see M. Peritz, Das Buch der

- III. MISHNEH TORAH<sup>1</sup> (1170–1180) (משנה תורה), scattered references, but especially in :
  - Book of Knowledge (ספר המדע) in the Treatise on Beliefs (הלכות דעות), and in the Treatise on Repentance (הלכות דעות).<sup>2</sup>
- IV. MOREH NEBUKIM (מורה נכוכים),<sup>3</sup> in many places, but especially Part III, Chapters 51-54.
- V. Scattered references in his minor works, as:
  - a. Terminology of Logic<sup>4</sup> (מלות ההניון);
  - b. Treatise on the Unity of God<sup>5</sup> (מאמר הייחוד);
  - c. Various Responsa (תשובות); Letters (אנרות); and Medical Aphorisms (פרקי משה).<sup>6</sup>

In his Terminology of Logic<sup>7</sup> (מלות ההניון), Maimonides divides philosophy into two divisions: theoretical (הפילוסופיא העיונית), and practical philosophy (הפילוסופיא המעשית).<sup>8</sup> The latter he also terms "human philosophy" (הפילוסופיא אנושית), or "political science" (החכמה המרינית). Under theoretical philosophy he groups mathematics, physics, and metaphysics. Under practical philosophy are found ethics (הגרגת הארס נפשו), household economy (הנהגת הגרולה), the science of government (המרינה), הנהגת האומה הגרולה), and politics in its broadest sense (או האומה הגרולה).

Gesetze, Theil I (Breslau, 1881); the Arabic text was published by Moïse Bloch, Paris, 1888. See HUb., p. 926; Jew. Lit., p. 71; and in Moses ben Maimon, I, articles by Moritz Peritz, Das Buch der Gesetze, nach seiner Anlage und seinem Inhalte untersucht, and by Ferdinand Rosenthal, Die Kritik des Maimonidischen "Buches der Gesetze" durch Nachmanides.

<sup>1</sup> Catal. Bodl., 1869 ff.; Grätz, VI<sup>8</sup>, p. 285 ff.; Ziemlich, Plan und Anlage des Mischne Thora, in Moses ben Maimon, I, pp. 248-318. <sup>2</sup> Ib., pp. 273, 278, <sup>8</sup> For literature, description, and contents of the Moreh, see HUb., **281–283.** pp. 414-434; Grätz, VI<sup>8</sup>, p. 306 ff.; M. Friedländer, Guide, Introd.; Bloch, Charakteristik und Inhaltsangabe des Moreh Nebuchim, in Moses ben Maimon, I, <sup>4</sup> HUb., pp. 434-436. Hebrew by Moses ibn Tibbon in many pp. 1-52. editions. <sup>5</sup> HUb., pp. 436-437. <sup>6</sup> Consists of Arabic excerpts from the writings of Galen and other physicians. Hebrew by Natan ha-Meati, edited in Lemberg, 1800, 1834-35, and in Wilna, 1888. See Jew. Lit., p. 195; HUb., pp. 765-767; Arab. Lit., pp. 214-215; Rosin, Ethik, p. 32, n. 6; Pagel, Maimuni als medizinischer Schriftsteller, in Moses ben Maimon, I, pp. 232-238. 7 Chapter XIV. <sup>8</sup> In the introduction to Sanhedrin, Chap. X (Perek Helek), M. speaks of החלק המעשי מן הפילוסופיא.

Ethics, or the science of self-guidance, consists, on the one hand, in acquiring for one's self noble soul-qualities or characteristics (המרות הנכברות), and, on the other hand, of avoiding evil qualities (המרות המרות). These qualities, whether good or bad, are called *states* or *conditions* (הכונות), and when acquired each is known as a *property* (קנין). Noble qualities are called *virtues* (מעלות המרות), while the *vices* are termed *virtues*. The virtues cause good deeds (המעולות המרות), the vices, bad ones (הפעולות הרע). Ethics is the science of virtues or of good deeds.<sup>1</sup>

# B. NAME, DATE, DESCRIPTION, AND CONTENTS OF THE SHEMONAH PERAĶIM

The Shemonah Perakim, in Maimonides' system, come, accordingly, under the head of ethics (הפילוסופיא המנשית), which in turn is a branch of practical philosophy (הפילוסופיא המנשית). They are divided into eight chapters, from which fact the name is derived. This division undoubtedly goes back to Maimonides himself, who, in his short introduction to the Perakim, says "and they are eight chapters."<sup>2</sup> The Arabic equivalent is Thamaniat Fusul, which Wolff uses as a title for his edition of the Arabic text. It seems, however, that neither of these titles originated with Maimonides, for, in Moreh, 111. 35, in referring to the Perakim, he calls them the Preface to Abot.<sup>3</sup> Whether Ibn Tibbon used the title Shemonah Perakim, it is difficult to ascertain.<sup>4</sup> The simplicity of the title has fortunately been the cause of avoiding confusion as to its exact meaning, which is not the case with the title Moreh Nebukim.<sup>5</sup>

<sup>1</sup> Rosin, Ethik, p. 37, "Die Ethik ist also nach M. die Lehre von den Tugenden und den guten Handlungen." <sup>2</sup> הסיגונה פרקום. See Hebrew text, p. 7. <sup>8</sup> הוהם שמונה לבחח. See P. 3, n. 4, on the Arabic title of the Com. on the Mishneh (סראנ), for which M. is probably also not responsible. <sup>4</sup> In his Preface to the translation of the Commentary on Abot, I. T. refers to them as מורה See p. 22, n. 1. <sup>5</sup> On the appropriateness of מורה מורה אלוה אירוים, see HUb., p. 418. Maimonides himself was of the opinion that נכונים would be preferable. See also Kaufmann, Attrib., p. 363, and n. 1; and especially Munk, Guide, Note sur le Titre de cet Ouvrage, at beginning of Vol. I; and II, pp. 379-380. The date of composition of the *Perakim* cannot be accurately determined. All that can be said is that it was written sometime between 1158 and 1165, along with the rest of the commentary on the *Mishnah*, which was made public in 1168.<sup>1</sup> As to the translation, the only source of information regarding its date is the manuscript Parma R. 438<sup>6</sup>, which in a note states that the *Commentary on Abot* was translated by Samuel ibn Tibbon in *Tebet* 963, which is the year 1202.<sup>2</sup>

Although written originally as an introduction to the commentary on the *Pirke Abot*, for the purpose of explaining in advance problems that Maimonides brings up in the course of his commentary, the *Perakim* form in themselves a complete system of psychology<sup>8</sup> and ethics,<sup>4</sup> so much so that Rosin, in writing on this phase of Maimonides' activity, uses them as a basis of his discussion in the first half of his *Ethik*, in which he takes up Maimonides' general ethics. They do not, however, form an exhaustive treatment of this subject, as Maimonides

<sup>1</sup> According to a postscript to the Commentary on the Mishnah written by Maimonides, he began to work on it at the age of twenty-three (1158), and finished it at the age of thirty, in the year 1479 of the Seleucidian era, which is the year 1168, when, however, Maimonides was thirty-three years of age and not thirty. Maimonides could not have made a mistake in his own age. Geiger explains the difficulty by stating that Maimonides must have written the postscript while he was in the Maghreb in 1165, when the Commentary was practically finished. The words במצרים and שהיא שנת ט וע׳ לשטרות were, however, added three years later after a revision had been made. The words נן שלשים שנה through an oversight were allowed to remain. See Geiger, Nachgelassene Schriften, III, p. 87, end of note 41; and Grätz, VI<sup>3</sup>, p. 273, n. 3. Rosin, Ethik, p. 30, n. 3, says the postscript should read בן שלשים ושלש. Cf. <sup>2</sup> See page 28 for description of Jaraczewski, ZPhKr., XLVI, p. 23, n. 3. the manuscript and the note referred to. Jaraczewski (Ibid., p. 22) states that I. T. translated after the death of M. <sup>8</sup> Scheyer, Psychol. Syst. d. Maim., p. 9, n. 1, says, "Diese Schrift des M. ist eine ethisch-psychologische Abhandlung." Steinschneider describes the Perakim as "the celebrated eight chapters on psychology" (Jew. Lit., p. 102). Friedländer, Guide (1904), Introd., p. xx, styles them "a separate psychological treatise." The Dutch translation, 1845 (see infra, p. 32), has a sub-title, Maimonides Psychologie. See also <sup>4</sup> Rosin, Ethik, p. 33, describes the Yellin and Abrahams, Maimonides, p. 77. Perakim in general as an "Abriss der allgemeinen Ethik," and Chapters I and II as "die psychologische Grundlage der Ethik im Allgemeinen und Besonderen." Wolff, Acht Capitel, Introd., p. xii, calls them a "System der Ethik."

himself states, but with a reference here and there to some other of his works may be easily made to do so.<sup>1</sup> The Mishnah Commentary as a whole was written for those who were unable or not disposed to study the Talmud, and for those who were, to facilitate its study. Its philosophical and psychological parts were intended for those who, though they had a knowledge of the Talmud, were unacquainted with philosophical problems, or were unable to harmonize them with Jewish thought. The Perakim, consequently, being intended for readers not necessarily versed in philosophy, and some not being deep students of the Talmud, avoid all intricate philosophical and Talmudical discussions. For students versed both in the Talmud and in philosophy, Maimonides wrote his Moreh Nebukim, the object of which was to bring into harmony Talmudical Judaism and peripatetic philosophy as developed among the Arabs. Thus, the Mishnah Commentary, in which the rabbinical and the philosophical elements are successfully harmonized and blended, leads the way to Maimonides' masterpiece, the Moreh. The Perakim, then, may be looked upon as an introduction to Maimonidean philosophy, and may be profitably studied by the student before he attacks the problems contained in the Moreh. They may be briefly described as a treatise on the soul, its characteristics and powers, and their employment towards the goal of moral perfection.<sup>2</sup>

Chapter I is psychological in character. It deals with moral life, the sources of which reside in the soul (שנש) and its powers (הוכ). The soul is a unit having various activities — (הולקים) called *powers* (כחות), and at times *parts* (בחולית). Medical authors speak, however, of many souls, as, for instance, Hippocrates, who says there are three souls, — the physical (הכרות), the vital (הכרות), and the psychical (מכעית). The improvement of morals (תקון הכרות) is the cure of the soul and its powers. Therefore, just as the physician must know about the body as a whole as well as its individual parts, so must the moral physician know of the soul and all its powers

<sup>1</sup> See *infra*, Chapter I, p. 45; Chapter V, p. 74; Chapter VII, p. 83; Chapter VIII, p. 100. <sup>2</sup> See Grätz, VI<sup>3</sup>, p. 275.

or parts. There are five parts to the human soul: (1) the nutritive ((המרניש); (2) the perceptive (המרניש); (3) the imaginative (המרניש); (4) the appetitive (המרניש), and (5) the rational (השכלי). Other beings are spoken of as having these powers, but they are essentially different from those of man, whose soul, as the bearer of human properties, is not the same as that of other creatures, as the horse, the ass, or the eagle.

The nutritive part of the soul has seven powers, or properties: (1) the power of attraction (במושך); (2) the power of retention (המעכל); (3) the power of digestion (המעכל); (4) the power of repelling superfluities (המעכל); (5) the power of growth (המערל); (6) the power of propagation (המוליד ברומה), and (7) the power of differentiation between the nutritive humors (ליתות) and those to be repelled.

The perceptive part consists of the five senses, seeing (הדאות), hearing (השמע), smelling (הריח), tasting (המשוש), and feeling (המשוש).

The *imaginative part* is the power of retaining impressions of objects even when they do not perceptibly affect the senses, and of combining them in different ways, so that the imagination constructs out of originally real things those that never have nor can exist. The *Mutakallimun* overlook this truth as regards the imagination, which they make the corner-stone of their philosophical system.

The appetitive part is the power to long for a thing or to shun it. From this there results the seeking after or fleeing from a person or thing; inclination and avoidance; anger and satisfaction; fear and bravery; cruelty and compassion, and many other qualities (מקרים, accidents) of the soul. The organs of this power are all parts of the body.

The rational part is the power peculiar to man by which he understands, thinks, acquires knowledge, and discriminates between proper and improper actions. This manifold activity of the rational part is both practical and speculative. The practical activities are partly mechanical (actwcn actwcn) and partly intellectual. The speculative activities are the powers of man by which he knows things which, by their nature, are not subject to change. These are called the *sciences*. The mechanical power is that by which man learns the arts, as that of architecture, agriculture, medicine, or navigation. The intellectual power is that by which man reflects upon the possibility or manner of doing an intended action. The soul, which is a unit, but which has many powers or *parts*, bears the same relation to the intellect (השכל) as matter does to form.

Chapter II, like Chapter I, is psychological in character.<sup>1</sup> It deals with the powers of the soul, obedient or disobedient to the Law, and the determination of the *parts* which produce virtues or vices. Violations ( $\nabla C \cap C \cap C$ ) and observances ( $\nabla C \cap C \cap C \cap C$ ) of the Law are found only in two of the *parts* of the soul, namely, the *perceptive* and the *appetitive*. The *nutritive* and the *imaginative* have no violations nor observances connected with them, since these powers have neither knowledge nor choice. There is some doubt as regards the *rational* power, but if it has violations and observances, they are, respectively, beliefs in false or true doctrines.

Virtues are of two kinds, ethical virtues (מעלות המרות) and, intellectual virtues (מעלות השכליות). Their opposites are the two kinds of vices. Intellectual virtues are found in the rational These virtues are wisdom (הכמה), which is the knowlpart. edge of the near and remote causes (DC) of things based on a previous knowledge of their existence; reason (שכל), which in turn comprises (a) innate, theoretical reason (געוני והוא) השכל העיוני (c) sa- (העכל הנקנה); (b) acquired reason (הנמצא לנו בטבע); (c) sagacity (אוב ההבנה), or intellectual cleverness (אוב ההבנה), or the ability to quickly understand a thing. The vices of this power are the opposites of these virtues. The ethical virtues belong only to the appetitive part, and in this connection the perceptive part is subservient to the appetitive. The virtues of this power are very numerous. They are moderation (והירוה); liberality (נדיבות); probity (יושר); meekness (עוה); humility (גבורה); bravery (גבורה); bravery (גבורה), and uprightness (אמונה). The vices of this power consist of

<sup>1</sup> On the title of Chapter II, see Hebrew text, p. 14, n. 1.

13

an exaggeration or a deficiency of these virtues. The nutritive and the *imaginative* powers have neither vices nor virtues.

The diseases of the soul (הליי הנפש) are described in The ancient philosophers laid down the dictum Chapter III. that the soul, like the body, can be healthy or sick. Α healthy soul is in such a condition (תכונה) that only good and honorable deeds flow from it. The opposite is true of a diseased soul. Just as the physically sick desire things that are bad for them, but which they consider good, so do those whose souls are ill seek the bad and the evil, thinking that they are Furthermore, just as those whose bodies are diseased good. consult a physician and take medicines that are unpleasant to the taste in order that they may be restored to a healthy condition, so must the morally ill consult the wise men (החכמים), who are the physicians of the soul (רופאי הנפש), and ascertain from them what are the bad and what are the good deeds. They must follow the advice of the soul-physicians, even though what they prescribe be distasteful. If a person is physically ill, and does not consult a physician, his end will be premature death, and, likewise, one morally ill, who does not seek the advice of the sages, will experience a moral death.

Chapter IV deals with the cure of the diseases of the soul. In agreement with Aristotle, Maimonides declares that actions are good when they follow a medium course between two extremes which are both bad. Virtues are conditions (תכונות) of the soul and characteristics which are midway between two states, one of which is excessive and the other deficient. Thus, generosity is the mean between sordidness (כילות) and extravagance (נבורה); courage (גבורה), the mean between recklessness (מסירה לסכנות) and cowardice (כך הלכב); humility (ענוה), that between haughtiness (גאוה) and self-abasement (גאוה) הרוח, and so forth. People often consider one or the other extreme a virtue, as when they praise the reckless man as being brave, or the lazy as being contented. To cure a person who is morally unsound, that is who performs deeds which go to the one or the other extreme, he should be made to practise the opposite extreme until his original fault has been remedied.

14

#### INTRODUCTION

That is, if a man is niggardly, he must practise deeds of extravagance until his niggardliness disappears. Then he is instructed to stop his extravagance, and follow the medium course of generosity. Man must constantly guard his actions that they maintain the proper balance between exaggeration and deficiency. By this means he gains the highest degree of human perfection, comes nearer to God, and partakes of His eternal blessings. This is the most perfect form of reverencing the Deity. Maimonides ends the chapter by harmonizing the philosophical and Talmudical views in regard to man's powers of weighing his actions and following the proper mean.

The directing of the powers of one's soul towards a certain goal is the subject of Chapter V. Man's one aim in life should be to understand God. All his actions and words should be so arranged as to accomplish this purpose, and consequently he should seek not the most pleasant but the most useful things. The body should be kept in a healthy condition for the sake of the purity of the soul. When one partakes of food that is pleasant but dangerous to the health, he is like a senseless beast. Man acts sensibly only when all his actions are aimed at gaining bodily welfare and spiritual superiority. Science and education aid in this; for the study of algebra, geometry, and mechanics sharpens one's intellect, and enables one to understand the truth of the proofs of God's existence. Man ought to direct his words towards this goal. He should speak only of such things as will benefit his soul, or avert danger from his body. In consequence of this, man will desist from many ordinary actions and words. He will not think of beautifying the walls of his house with costly decorations or his clothes with expensive embroideries, unless it be done for the purpose of spiritual uplifting. Such an aim is lofty and difficult of attainment, but one accomplishing it ranks as high as does a prophet. The rabbis have most wonderfully and concisely expressed this sentiment by the saying, "Let all your actions be for the sake of God." (Abot II, 12.)

In Chapter VI,<sup>1</sup> Maimonides discusses the difference between <sup>1</sup> On title, see Hebrew text, p. 35, n. 1.

the saintly man (החמיד המעולה) and the one who curbs his desires (הכובש את יצרו והמושל את נפשו). Agreeing with Aristotelian philosophy, Maimonides asserts that the truly virtuous man practises the good as a result of an innate inclination to do so. He is superior to the one who, though he may do deeds equally good, yet in order to accomplish them, must subdue his desires which are of an evil nature. That is, the condition of the saint's soul is better than that of the man who subdues his passions. Proverbs XXI. 10, "The soul of the wicked longeth for evil," agrees with this sentiment. The rabbis, however, seem to contradict this opinion by saying that he who has evil thoughts and desires, but who conquers them, is greater than he who has no battle to fight. They even maintain that the greater a man is, the more powerful are his desires. On the face of it, the opinions of the rabbis and the philosophers seem to disagree. But here Maimonides uses his wonderful ability as a harmonizer of philosophical and rabbinical doctrines. He explains away the contradiction by stating that the philosophers meant by the desires for evil the inclination to commit such transgressions as murder, stealing, deceit, and so forth. The laws forbidding these are called by the rabbis "commandments" (מעפטים), or "ordinances" (משפטים). There is no doubt that a soul that desires any of these grave evils is a bad soul. There is, however, another kind of less important transgressions, the performance of which is prohibited by statutes (חקים). - It is in reference to these evils, and not to the first mentioned, that the rabbis say that if a man desires, but conquers them, his reward is great. These are, for instance, the partaking of meat and milk together, or the wearing of clothes made of two different materials. The rabbis would not say, any more than the philosophers, that the man who desires to murder but refrains from doing so is greater. than the one who never desires to murder.

In Chapter VII, Maimonides discusses the *partitions* or *walls* (מחיצות) which separate man from God, and also describes what prophecy is. As explained in Chapter II, there are intellectual and moral virtues, and their opposite vices. These

#### INTRODUCTION

vices, which are termed *partitions*, prevent man from beholding God. As many vices, intellectual or moral, a man has, by so many *partitions* is he separated from God. The prophets "looked upon" God from behind the least number of *partitions*. The fewer they were, the higher was the rank of the prophet. Three virtues the prophets, however, must have, which Maimonides deduces from the rabbinical saying, "Prophecy rests only upon the wise, the brave, and the rich." The wise man is the one who possesses all intellectual virtues. The brave man is he who conquers his desires. The rich man is the one who is satisfied with his lot. Moses was the only prophet in whom all moral and intellectual virtues were combined. The only partition or wall between him and God was his physical body, from which the spirit of man cannot divorce itself on earth. This *partition* the rabbis call *specularia*,<sup>1</sup> a transparent wall, through which Moses gazed upon the highest truth, but not as one does with human eyes.

The interesting problem of the freedom of will, in which again Maimonides successfully blends the philosophical and the rabbinical doctrines, is taken up in Chapter VIII. Maimonides begins with the statement that man is not born with either virtues or vices, just as he is not born skilled in an art. He may, however, have a predisposition towards a certain characteristic, but every man's temperament is equally susceptible to virtue as well as to vice. It is man's moral duty to encourage any predilection he may have towards virtue, and to stamp out any desire for the vicious. No virtue is unattainable; there is no vice that cannot be avoided, no matter what man's natural The developing of what is good and the conquerbent may be. ing of what is bad may be accomplished by instruction, guidance, and habit. Astrologers, however, and those who believe with them, maintain that a man's destiny, his conduct in life, in fact, all his actions, are determined according to the constellation This belief Maimonides denounces as under which he is born. ridiculous. The rabbis and the philosophers alike agree in the belief that man has absolute free choice, and that he alone is

<sup>1</sup> See infra, chapter VII, p, 79, notes 3 and 4.

Ċ

responsible for his actions. If this were not so, all commands and prohibitions of the law would be in vain. All learning, teaching, and effort of all kinds would be useless if man's actions, knowledge, and characteristics were determined by an outside power. If such were the case, reward and punishment would be unjust; for no matter how much a man would try to do a certain deed, if it were predetermined that he should not do it, he would be unable to perform it. If Simeon killed Reuben, it would be unjust to punish Simeon; for he did not kill of his own volition, but was forced to do so.

Maimonides then attacks a popular belief that all actions. even such as sitting or standing, are done by the will of God. In general, this is true, but not of any given individual action. A stone thrown up in the air falls to the ground, which is in accordance with a general law of nature that God willed at creation. God, however, does not will that a certain stone at a certain time, when thrown into the air, should fall to the ground. At creation God willed also that man should have certain characteristics, that he should walk upright, have a broad chest, have fingers on his hands and so forth, and likewise man was endowed with the characteristics of having freedom of will which he can exercise. Maimonides then proves that certain statements in the Bible which seemingly support the theory of predestination are not of such a nature.

In conclusion, Maimonides takes up a question often asked, "Does God know in advance that a certain man will do a good or a bad deed at a certain time, or does He not know it?" If He does not know, then the principles of religion are undermined, for God is said to be all-knowing. If He does know in advance, then this clearly proves that man's actions are preordained. Maimonides answers by having recourse to metaphysics. God does not know, he says, by means of human knowledge, nor does He live by means of human life, so that it can be said He and His knowledge are distinct, or that He and His life are different, as is true of man. God is, however, the knower, the knowing and the known. He is the living, He is the life, and the giver of life. Man cannot, owing to his imperINTRODUCTION

fections, comprehend what is the knowledge or life of God any more than he can grasp what God Himself is. Thus, Maimonides reconciles the two beliefs that man is free to choose, and that God is yet all-knowing.

# C. SAMUEL IBN TIBBON AS A TRANSLATOR — HIS TRANS-LATION OF THE SHEMONAH PERAKIM

Samuel ibn Tibbon,<sup>1</sup> the most famous of an illustrious family of translators, by his translation of Maimonides' Moreh Nebukim, performed an inestimable service for Jewish philosophy. Written originally in Arabic, the Moreh would have remained a sealed book to the majority of Jews, had not Ibn Tibbon rendered it accessible. Had he not translated it, no doubt some one sooner or later would have accomplished that task, but it was very fortunate that one who was a contemporary of Maimonides, who had his entire confidence, and who could correspond with the author in regard to obscure passages, and receive valuable instructions from him, should have done the work. From the correspondence between Maimonides and the men of Lünel, Ibn Tibbon's birthplace, we note that Maimonides had a high regard for Samuel's ability as a translator, and honored him as a man of erudition.<sup>2</sup> It seems that the scholars of Lünel wrote to Maimonides asking him to translate the Moreh into Hebrew, but the answer came that Ibn Tibbon was already at work on it, and that Maimonides had faith in the translator.<sup>8</sup> He considered Ibn Tibbon a capable and skilled translator, and wondered at his knowledge of Arabic, although he did not live in an Arabic-speaking country.

Shortly after Ibn Tibbon translated the *Moreh*, Jehudah al-Harizi, the poet, was asked by a number of scholars to do the same work. This, of course, implied that Ibn Tibbon's rendering was not satisfactory to them. They wished al-Harizi to

<sup>1</sup> Born 1160, died 1230. See Renan-Neubauer, Les Rabbins Français, p. 573 ff.; also Les Ecrivains Français; Grätz, VI<sup>3</sup>, 205; Winter and Wünsche, Die Jud. Litteratur, II, 330, 385; M. Schloessinger, in JE., vol. VI, p. 548; Geiger, Judaism and its History (New York, 1911), pp. 375-376. <sup>2</sup> On Maimonides' correspondence with the men of Lünel, see HUb., pp. 415-416. <sup>8</sup> Grätz, VI<sup>3</sup>, p. 324; HUb., p. 417. translate the *Moreh* in a simple, clear and polished style, as the version of Ibn Tibbon, being literal, was necessarily heavy. Al-Harizi prefixed to his work two introductions, one containing an alphabetical list of "strange words," and the other, the contents of each chapter. It is fortunate for Ibn Tibbon that al-Harizi, too, did the same work, for a comparison shows the marked superiority and excellence of Ibn Tibbon's translation. In his *Glossary of Strange Words*, which he later prefixed to the *Moreh*, Ibn Tibbon rightfully shows the many errors and shortcomings of the translation of al-Harizi, who might be a good poet, but who showed his ignorance when he attempted to deal with scientific matters.<sup>1</sup>

Pococke's opinion of the two translators is interesting. He says, "The version of Harizi is inferior to that of Ibn Tibbon, not because that of Tibbon is more elegant, but as regards matter it is closer to the original text."<sup>2</sup> Shem Tob ibn Palquera in a letter says, "In Ibn Tibbon's translation there are only a few errors; and if the learned translator had had time he would certainly have corrected these. But in al-Harizi's translation mistakes are numerous and words are often given a wrong meaning."<sup>8</sup> Munk scores Ibn Tibbon's translation as a mere cast of the original and unintelligible to the ordinary Hebrew reader.<sup>4</sup> Steinschneider,<sup>5</sup> in commenting on this harsh criticism, shows the difficulties that faced Ibn Tibbon, and points

<sup>1</sup> Cf. HUb., p. 420 ff.; Kaufmann, Der Führer Maimuni's in der Weltlitteratur, AGPh., XI, p. 346 ff. See especially Kaufmann, Attrib., p. 493, n. 182, where are mentioned a number of those who find fault with al-Harizi's translation and introductions. Abraham ben Maimon says of him : שהיתה העתקתו נשובשת ומקולקלת (Kobez, III, f. 16<sup>b</sup> coll.). Ibn Tibbon in his own Glossary of Strange Words especially condemns that of al-Harizi with the words : ואני לא מצר שנאה וקנאה אומר באמת שהשער ההוא כלו מלא מכשולים כאשר השער אשר לפניו רובו הבלים וקצח כזבים שעיות ומכשולים לפני סכלים ומשכילים. See also Friedländer, Guide, 1904, Introd., p. xxxii. <sup>2</sup> Preface to Porta Mosis, "Versis (Charisii) illi ab Aben Tibbon factae postposita, fuit, non quod illa Tibbonidae elegantior, sed materiae congruentior fuerit," etc. <sup>8</sup> HUb., p. 432; JE., art., Ibn <sup>4</sup> Munk, Guide, I, Preface, p. ii, "La version d'Ibn-Tibbon, qu'on Tibbon. peut appeler un véritable 'calque' de l'originale arabe, ne peut être bien comprise que par celui qui possède à la fois la connaisance de l'arabe et celle de l'hébreu rabbinique et qui a acquis des notions suffisantes de la philosophie musulmane et de sa terminologie." <sup>5</sup> HUb., pp. 419, 423.

## INTRODUCTION

out the value of his translation, even though it is largely a literal one. He maintains that Ibn Tibbon's work will continue to be one of the most important in the history of translations, for it laid the foundation of Hebrew philosophical style with its syntactical and terminological Arabisms.<sup>1</sup> Grätz contemptuously calls Ibn Tibbon a "handicraftsman in philosophy."<sup>2</sup>

While it is true that Ibn Tibbon's style is not the best, he should not be criticized too severely on this account. He consciously avoided elegance of expression for the sake of accuracy, and in order to faithfully render the original even went so far as to reproduce ambiguities. As far as possible, he consulted Maimonides on difficult passages.<sup>8</sup> One must remember, too, that Ibn Tibbon was a pioneer in the art of translating from Arabic into Hebrew, that he had no patterns to go by, except the works of his father, Jehudah, that a philosophical Hebrew vocabulary did not exist, and, in consequence, even the most ordinary terms had to be coined.<sup>4</sup> Ibn Tibbon was well aware of the difficulties that the reader would meet in his translation, and in order to avoid these as far as possible composed a Glossary of Strange Words,<sup>5</sup> in which he ably explains the philosophical terms employed. He realized fully that his translation contained Arabisms,<sup>6</sup> but wherever it was possible to use a Hebrew word or expression he did so. Many words and constructions in Hebrew which Ibn Tibbon used for the first time to convey the Arabic sense are now commonly accepted philosophical terms. It is unjust, moreover, to judge Ibn Tibbon by the ordinary texts of the works he has translated. Not until a carefully prepared and revised text of the Moreh has been published will one be able to determine accurately his ability and his shortcomings. Judging by the experience of the editor in his textual work in the Perakim, often

<sup>1</sup> Arab. Lit., p. 205. <sup>2</sup> Grätz (Eng. ed.), III, p. 566. <sup>8</sup> See his Preface to the Moreh, also Friedländer, Guide, Introd., p. xxviii. <sup>4</sup> He had as guides his father's translations and various Arabic books which he possessed. See his Preface to the Moreh, also HUb., p. 416. <sup>5</sup> On I.T.'s Glossary (מורוש מירוש מי an otherwise obscure or meaningless passage is rendered clear by evidence from manuscript, or other reliable sources.

Ibn Tibbon translated Maimonides' Commentary on Abot, including its introductory chapters, the Perakim, at the request of the men of Lünel,<sup>1</sup> who were presumably convinced of his capabilities by what Maimonides thought of him. All that has been said of Ibn Tibbon as a translator of the Moreh is true generally of his work on the Perakim. As in the Moreh, he sacrificed style for the sake of accuracy, and so, on the whole, translated with great literalness, very often word for word. Wherever he has to any marked degree departed from the original, the fact has been mentioned in the notes. As an instance of the care he exercised in turning the Arabic into Hebrew, we may point to his rendering the Arabic phrase אללהם אלא, meaning "unless indeed," into the Hebrew אלהים אם לא which very naturally gave rise to a misreading,<sup>2</sup> or, where preserved correctly, was unintelligible save to those who were acquainted with the Arabic idiom. This shows the justice of Munk's criticism. Wherever Ibn Tibbon was uncertain of the translation of an Arabic word, which might be rendered by one of two Hebrew words, his usual custom was to put one in the text and the other in the margin. These variants came afterwards into the text. In regard to the Moreh, he relied upon the advice of Maimonides as to which should be eventually used.<sup>3</sup> It seems. however, that he did not consult Maimonides in reference to the Shemonah Perakim, and consequently at obscure points introduced glosses, noted by the expression "that is to say" (כלומר), or "I mean" (ר"ל), or "the explanation of" (כלומר). An instance of this is seen in Chapter II, where, after the words "as moderation" (כוהירות), there is added the phrase "that is to say, fear of sin" (כלומר ירא הטא).4

At the beginning of Chapter IV, where the doctrine of the

<sup>1</sup> See I.T.'s Preface to his translation of the Commentary on Abot: כאשר ראו [some Mss., והפרים אשר הקרים אשר הקרים הרב בחבור [נבאור, some Mss.] שניניה בקשו במני להעתיקו להם כאשר עשו במאמר מורה נבוכים. Mosis, p. 4, and Perakim, ed. Slutcki, p. 3. <sup>2</sup> See Hebrew text, c. V, p. 32, n. 28. <sup>8</sup> See I.T.'s Preface to the Moreh. <sup>4</sup> See Hebrew text, c. II, p. 16, n. 1.

22

INTRODUCTION

Mean is discussed. Ibn Tibbon has taken what in his case may be considered great liberties with the text, resulting in such a divergence from the original that Rosin<sup>1</sup> was compelled to assume that the translator had before him an Arabic text differing from that of the manuscript reproduced in Pococke's Porta Mosis. The order of the list of virtues in Ibn Tibbon's version in no manuscript or edition is the same as that of the original, although the manuscripts and editions disagree among themselves in this regard. There are also a number of glosses, explaining in detail some of the virtues. The reason for a change in arrangement seems to be hinted at in one of the glosses, written in all likelihood by Ibn Tibbon, where there occurs the phrase, "and for this reason I have arranged them thus" (ולוה סדרתים כך).<sup>2</sup> The nice distinction drawn by Maimonides between the extremes of the various virtues he discusses was sufficient cause for Ibn Tibbon to have introduced explanatory glosses, as it was impossible for him to find in Hebrew the proper words for the fine Arabic terminology. The necessity of elucidation becomes apparent from the fact that a number of glosses which did not originate with Ibn Tibbon are found in some of the sources.<sup>8</sup> It may, consequently, be maintained that the Arabic text we have today is substantially the same as that from which Ibn Tibbon translated,<sup>4</sup> and also that, on the whole, the Hebrew of the Perakim follows the Arabic very closely.

It is needless to go into detail here as to the peculiarities of Ibn Tibbon's translation, as these are taken up in the notes on the text. The critical text of the Hebrew offers in places valuable evidence on obscure readings in the Arabic, attention to which has also been drawn in the notes.<sup>5</sup>

<sup>1</sup> Rosin, Ethik, p. 31, n. 2. <sup>2</sup> See Hebrew text, c. IV, p. 21, line 8. <sup>8</sup> See Hebrew text, c. IV, p. 19, notes 16 and 17. <sup>4</sup> The translators of the Mishnah Commentary seem to have had only one copy from which they all translated. Geiger, Moses ben Maimon, p. 83, n. 43. <sup>5</sup> See Hebrew text, c. VIII, p. 42, n. 14; p. 43, n. 7; p. 47, n. 6; p. 53, n. 1.

Digitized by Google

# D. DESCRIPTION OF COLLATED MATERIAL — GENERAL REMARKS ON THE TEXT

A glance at the long list of manuscripts and editions of the *Perakim* shows the impracticability of trying to collate all the material available. The editor has, therefore, chosen a number of the most valuable sources, and has minutely compared them, being constantly guided by the Arabic. He has confined his attention as far as the Arabic is concerned to the Pococke version and that of Wolff based on it. A careful collation of Arabic texts may, however, clear up some points which are still left in doubt. The editor hopes to accomplish this task some day. The material used in collation is as follows:

Br = manuscript of British Museum Add. 14763, written A.D. 1273, containing Samuel ibn Tibbon's translation of Maimonides' Commentary on Abot preceded by Ibn Tibbon's introduction to and translation of the Shemonah Perakim. This is the oldest and, on the whole, the best source known to the editor. It is very carefully written, with scarcely any scribal errors. For the first six chapters its evidence is very reliable. In the seventh chapter it begins to vary from the original Arabic, and in the eighth it departs rather widely, having readings which agree substantially with those of some unreliable sources. It is possible that the first six chapters were copied from one source, the seventh and eighth from another. This manuscript is characterized throughout by an almost superfluous use of the matres lectionis, even in Biblical quotations. It has a few vocalized words, all of which have been recorded in the notes.

Ma = a manuscript *Mahzor*, Roman rite, fourteenth or fifteenth century; in the library of the Jewish Theological Seminary of America. Its readings are, on the whole, close to the Arabic, in places superior to those of Br, especially in Chapters VII and VIII, where the latter is faulty. The revised text of these two chapters is based mainly on this manuscript. There are, however, many, though unimportant, omissions, except in one instance in Chapter VIII,<sup>1</sup> where all texts depart from the

<sup>1</sup>See Hebrew text, p. 51, n. 10.

#### INTRODUCTION

original, on account of which lack of evidence on the part of Ma, the editor has been obliged to reconstruct the text. It has a number of errors such as misspelled words and minor repetitions, due to carelessness of the scribe, or to a faulty source. A few vocalized words and marginal readings, chiefly of a later hand, occur.

So = Maimonides' Commentary on Abot, Soncino (1484-85?). It is found in the libraries of Columbia University, of the Jewish Theological Seminary of America, and elsewhere, and is an incunabulum. It is minutely described by De Rossi, in Annales Hebraeo Typographici, Parma, p. 131. It was probably copied from the Soncino edition of the Mahzor.<sup>1</sup> Its chief value lies in its being in places corroboratory of Br or Ma. Only occasionally does it offer an independent reading of value.

Mi = Mishnah text with Commentary of Maimonides, Naples, 1492; printed by Joshua Soncino.<sup>2</sup> This is the first edition of the Mishnah. The copy used by the editor is found in the library of the Jewish Theological Seminary of America. It has marginal notes offering corrections, as well as some interlinear insertions. It agrees substantially with So, its source evidently being the same, both being Soncino editions. Variants from it are recorded in the notes only when differing from those of So.

As it has been the aim of the editor to restore the text as it came from the pen of Ibn Tibbon, it has very often become necessary for him to place in the notes readings whose Hebrew is superior to that of those retained in the text.<sup>8</sup> Ibn Tibbon, on the whole, translated literally, and consequently the literalism of a reading indicates conclusively that it originated with him. The more idiomatic renderings are due to copyists, who endeavored to improve the text, but who, it may be added,

<sup>1</sup> See Catalogo di Opere Ebraiche Greche Latine ed Italiane stampate dai Celebri Tipografi Soncini ne' Secoli XV e XVI, Compilato da Gaetana Zaccaria Antonucci, p. 113; Steinschneider, Supplementum Catalogi libr. hebr. in Biblioth. Bodleiana, in Centralblatt für Bibliothekswesen (Leipzig, 1894), Vol. XI, p. 486, and JE., vol. VI, p. 578, art. Incunabula. <sup>2</sup> See Antonucci, Catalogo, etc., pp. 53-54. <sup>8</sup> See, for instance, Hebrew text, c. I, p. 9, n. 1. through their ignorance of the Arabic constructions, at times introduced errors into their manuscripts.<sup>1</sup>

In order, however, to equalize the text and render it as smooth as possible, wherever one source has a reading which in minor details is more correct grammatically than that of another, though perhaps better manuscript or edition, the former reading is preferred without mention in the notes, although the looser rendering may go back to Ibn Tibbon. This is especially true as regards the agreement of suffixes and pronouns with their nouns. Thus,  $\Box \Box \Box$ , etc., of So are often retained in preference to  $\Box \Box$ , etc., of Br or Ma, although the latter are more authoritative sources.<sup>2</sup>

Emendations of the text have been avoided unless supported by good authority, and always by that of the original Arabic, as, for instance, in Chapter VIII,<sup>8</sup> where all the Hebrew sources are at fault, the manuscripts and editions reading, מהלכוא . The Arabic מהלכוא points plainly to an original ומתוך.

Glosses which can be traced to Ibn Tibbon are printed in small type. All other glosses are put in the notes.

The reader can generally tell the source on which a given part of the text is based by the absence of the sign of that source from the notes. In Chapters I to VI, for instance, the sign Br is seldom present in the notes, which indicates that the text follows that manuscript very closely. The character of the notes in this regard should, however, be taken into consideration. Thus, Chapters VII and VIII are based mainly on Ma, but that sign appears often in the notes because of minor errors and omissions in its text. Variants occurring in Mi are noted only when they differ from those in So.

<sup>1</sup> See Hebrew text, c. V, p. 32, n. 28. <sup>2</sup> I.T. was conscious of such errors in his translations. See his *Preface to the Moreh*, in which he refers to his father's (Jehudah's) *Preface* to his translation of Bahya ibn Pakuda's nucleon, where Jehudah dwells upon the difficulties in translating from Arabic into Hebrew. Cf. HUb., p. 374. <sup>3</sup> See Hebrew text, p. 54, n. 37.

26

## INTRODUCTION

# E. MANUSCRIPTS — EDITIONS — TRANSLATIONS — COMMEN-TARIES

For a list and description of the Arabic manuscripts containing the *Thamaniat Fusul* (Shemonah Perakim), see Catal. Bodl., 1889-1890.

The Arabic text, in Hebrew characters, with a Latin translation is contained in : ---

- 1. Porta Mosis sive Dissertationes Aliquot a R. Mose Maimonide, suis in varias Mishnaioth, etc., by Edward Pococke (Oxford, 1654), pp. 181-250.
- 2. The Theological Works of the Learned Dr. Pocock, edited by Leonard Twells (London, 1740), pp. 68-93.<sup>1</sup>
- It has also been edited by Wolff, with a German translation, under the title Thamaniat Fuşūl, Musa Maimuni's Acht Capitel. Arabisch und Deutsch mit Anmerkungen von Dr. M. Wolff (Leipzig, 1863). Second revised edition, Leiden, 1903.

In the following are enumerated a *partial* list of manuscript works containing the whole *Abot Commentary*, and also of the manuscript *Mahzorim* in which the *Shemonah Perakim* are found:<sup>2</sup>—

## I. WITH ABOT

## Oxford Bodleian Library\*

376.3. Massekhoth Aboth, with Sh'muel ibn Tibbon's translation of M.'s commentary. Copy made by Mord'khai ben Levi ארדען at Ferrara for R.

<sup>1</sup> The Porta Mosis also contains the other introductions found in Maimonides' Commentary on the Mishnah, namely, the Introduction to the Mishnah (erroneously called in Seder Zeraim praefatio), the introduction to Perek Helek, to Kodoshim, to Tohoroth, and to M'nahoth. Twells, in his account of the life and writings of Pococke, says (p. 44) that the Mss. Pococke made use of "were very good and some of them, he imagined, the very originals written by the author's (M.'s) own hand." Jaraczewski (ZPhKr., XLVI, p. 22) states that Pococke used an Oxford Ms. The title page of the Porta Mosis has the imprint of H. Hall Academiae Typographus, 1655, but the title page of the Appendix is dated 1654. <sup>2</sup> See, also, Catalogues des Manuscripts Hébreux et Samaritains de la Bibliothèque Impériale (Paris, 1866), nos. 332<sup>1</sup>, 334<sup>1</sup>, 605, 609, 617, 674<sup>3</sup>, 750<sup>2</sup>, and 1191<sup>10</sup>, and catalogues of other libraries. <sup>8</sup> Neubauer, Catalogue. Noah ben 'Immanuel Norzi; finished on Sunday, 22d of Iyyar, 5237 (1477) (German rabbinical characters).

- 409.3. Fol. 285. On Aboth, translation of Sh'muel Tibbon. In M.'s commentary on Mishnah (German rabbinical characters).
- 714.2. Fol. 54. Sh'muel ibn Tibbon's preface and Heb. translation of M.'s commentary on Aboth and of the Eight Chapters (Italian rabbinical characters).
- 1254.2. Fol. 112. M.'s commentary on *Aboth* in Heb. (German rabbinical characters).
- 2282.3. Fol. 14. Sh'muel ibn Tibbon's translation of M.'s Eight Chapters and his commentary on Aboth, with marginal notes by a later hand (German rabbinical characters).

#### British Museum Library<sup>1</sup>

- Add. 14763. Sam'l ibn Tibbon's translation of M.'s Commentary on אכות, preceded by Ibn Tibbon's introduction and ברקים, A.D. 1273.<sup>2</sup>
- Add. 16390. M.'s פרקים XVIth century.
- Add. 17057. The שמונה סרקים of M. and his Commentary on *Aboth* (imperfect), translation from the Arabic into Hebrew by Samuel ibn Tibbon, XVth century.

#### De Rossi Library (Parma)<sup>8</sup>

- Cod. 46. 3°. R. Mosis M. Scemone Perakim, seu octo Capita de animae facultatibus a R. S. Tibbonide hebraice versa. Sec. XV.
- Cod. 71. Pirke Avoth seu Capitula patrum cum Comm. Maimonidis ejusque praefat; memb. rabb. in 4° in Sec. XV.
- Cod. 269. 2°. Pirke Avoth cum Commentario Maimonidis ac fusa ejus praefatione; membr. rabb. in 4°. an. 1444.
- Cod. 273. 1°. Pirke Avoth seu Capitula patrum cum Com. Maimon.
- Cod. 327. 8°. Maimonidis Comm. in *Pirke Avoth* cum fusa praef. seu octo *Perakim* ex R. S. Tibbonides translatione.
- Cod. 353. P. A. seu capitula patrum cum Comm. Maimonidis, etc. Sec. XV.
- Cod. 438. 6°. M. Comm. in P. A. cum praef. Sam. Tibbonidis. Ad calc. vero Com. M. in P. A. haec reperiuntur "Finita est translatis comm. hujus tractatus ex lingua arab. in sanctam mensa *tebeth* an. 963 (chr. 1202) quem vetrit in arce Lünel sapiens philosophus, eruditus in omnia scientia, R. Sam. fil. sapientis magni R. Jeh. aben. Tib. fel. m. Granatensis hispanus."
- Cod. 1161. 2°. Pirke anoth cum commentario M. et fusa ejus prefatione. An. 1419.
- Cod. 1246. 1°. R. M. M. Perachim, Capitula de facultatibus animae seu fusa praefatio ad P. A.

2°. P. A. seu Capitula patrum, cum M. com. ex versione R. aben T. Sec. XIV.

<sup>1</sup> Margoliouth, Hebrew and Samaritan Mss., London, 1893. <sup>2</sup> See supra, p. 24. <sup>8</sup> Mss. Codices Hebraici, Parma, 1803.

#### INTRODUCTION

# Cod. 1262. R. Mosis Maim. Tredecim articuli fidei et Commentarius in P. A. cum fusa seu Capitibus de facult. animae. Anni 1454.

#### Königlichen Hof und Staatsbibliothek in Muenchen<sup>1</sup>

- 128<sup>1</sup>. Maimonides (מ' מס' אבוח) voran die s. g. 8 Kapp. (297<sup>12</sup>, 327<sup>7</sup>), h. von Sam. Tibbon ; N. 210<sup>2</sup>. Sp. curs XV Jahrh.
- 210<sup>3</sup>. Schön. ital. rabb. XIV-XV J. dann verschied ; s<sup>16</sup>. 35<sup>b</sup>, א פורוש מל אבוח s. N. 128 am Rand vow. f. 35, 35<sup>b</sup> Raschi, 946 zu K. 6. etc.
- 297<sup>19</sup>. 299 f. span. Curs. gross bis 62, 199 b-240, 296 ff. a. 1431-9. 281 Maimonides (משמונה פרקים s. n. 108) K. 3 ff. Saml. Tib.'s Vorw. f. 240<sup>b</sup> angefangen.
- 327<sup>7</sup>. (55 b-71 b) פירוש משנת אבות להרב הגרול המובק רבינו משה בן מיימן וצ"ל (enthält nur das Vorw. des Uebersetzers S. ibn Tib. und die נאס (so zuletzt, vgl. 128<sup>1</sup>. Zeile 3, 4 im Akrost. des Abschreibes lautet:

אמונים הם ובן מיימן לאומן למשה נתנו כולם למנה, בני תרצה והתחבר אליהם, ותן חלק לשבעה גם לשמונה.

4017. (Von der Hand des Cod. 400 XV-XVI J.) 269. Ms' acht Kapitel. Anf. und Mitte def; s. Cod. 128 zuletzt Minuskel 1498.

## Königlichen Bibliothek (Berlin)<sup>2</sup>

- 60 (Ms. Or. Qu. 498.) Kleine italien. Cursiv, gegen Ende XV (?) Jahrh. Besitzer: Benj. Pesaro. (מסכת אכות) der talmud. Tractat Aboth, Text in grosserer Schrift & punktirt mit dem Commentar des Maimonides dessen Einleitung, bekannt als שמונה מרקים (8 Kapitel) vorangeht.
- 75<sup>2</sup> (Ms. Or. Oct. 138.) Pergament, 303 Seiten, grosse schöne span. rabb. Hand. etwa XIV Jahrh. S. 86 פירוש לרמכים ודיל מסכח אבוח (zuletzt) Commentar des Mose Maimonides zum Tractat Abot (ohne Text, vgl. Cod. 567, Fol. 498 Qu<sup>1</sup>). Der erste Abschreiber fand die Vorrede des Uebersetzers Sam'l ibn Tibbon erst nächtraglich und schrieb sie S. 298-303, etc.

## **II.** MAHZORIM

#### British Museum

- Harley 5686. מחוור for the whole year, Roman rite. *Aboth* with M.'s commentary and his *Eight Chapters* in Sam'l ibn Tibbon's transl. XVth century.
- Add. 16577. מחזור Roman rite, includes Aboth with Eight Chapters and commentary of M. in Hebrew translation of Samuel ibn Tibbon. XVth century.

<sup>1</sup> Steinschneider, Die Heb. Handschriften, Munich, 1875. <sup>2</sup> Steinschneider, Verzeichniss der Heb. Handschriften, Berlin, 1878.

- Add. 27070. Part 1 of a nnun, Roman rite, including *Aboth* with the *Eight Chapters* and Commentary of M. in Samuel ibn Tibbon's Hebrew translation. XVth century.
- Add. 19944–19945. מחוור, Roman rite, including *Aboth* with the *Eight Chapters* and Commentary of M. in the Hebrew translation of Samuel ibn Tibbon. A.D. 1441.

#### De Rossi Library

- Cod. 63. Mahzor . . . item Pirke Aboth cum com. Maimonidis membr. rabb. in 4° min. Sec. XV. M.'s com. in Pirke Avoth quem in Machazorim passim, addi supra animadvertimus, est ex Hebr. versione R. Samuelis Aben Tibbon. Occurrunt etiam ejusdem M. octo Perakim seu capita.
- Cod. 260. Mahzor . . . Accedunt Pirke Avoth seu Capitula patrum cum com.
  M. . . . memb. rabb. fol. min. sec. XV. M. com. Pirke Av. et epistola de resurrectione sunt ex versione R. Samuelis Aben Tib. ; ac prior ille praefixaim, habet fucam auctonus praefationem, seu Capitula de facultati bus animae.
- Cod. 378. Mahzor seu Purim et Pesach cum libro Esther, etc. et. M. Com.
  P. A. ex versione S. Aben T. memb. rabb. Mutilis in 4°: maj. sec. XIII.
  Vetustus codex singularibus, instructus lectionibus, etc.
- Cod. 403. Mahzor hisp. cum Sect. biblicia ac Psal. occurr. . . . P. A. cum com. M. Minhag seu Treves, memb. rabbin. in 8° an. 1470.
- Cod. 420. Mahzor ital.; cum Ruth, etc. P. A. cum Com. M. sec. XV.
- Cod. 740. Mahzor ital. . . . Pirke Avoth cum comm. Maimonidis, membr. rabb. fol. min. vel. 4° Maj. Sec. XV.
- Cod. 767. *Mahzor* ital. . . . *P. A.* cum comm. M. membr. rabb. in fol. an 1463.
- Cod. 770. P. A. cum M. Comment. hebr. verso a R. S. aben Tib. Sec. XIV.
- Cod. 802. Mahzor italicum . . . P. A. cum com. M. ei Perachim seu VIII capitibus. Sec. XV.
- Cod. 814. Mahzor ritus italici . . . P. A. . . . cum comm. M. ej. ° Perachim membr. ital. 1489.
- Cod. 955. Mahzor hisp. . . . P. A. cum com. M.; membram hisp. fol. sec. XIV vel XV.
- Cod. 959. Mahzor romanum ° vel italicum . . . P. A. cum com. M. ac Jarchii ej. M. Perachim an. 1400.

NOTE. — Maimonides com. in *P. A.* qui est consueta Sam. Tibbonidis versione praemittur interpretis et auctoris altera fusior de animae facultatibus quam scemone perachim seu octo capitula inscripsit.

Cod. 1212. Machazor italicum . . . P. A. cum com. M. ac fusa ejus praef. seu Octo Capitibus. Sec. XV.

Jewish Theological Seminary (New York)

Mahzor. Roman rite, fourteenth or fifteenth century.<sup>1</sup>

<sup>1</sup> See supra, pp. 24-25.

30

## INTRODUCTION

## EDITIONS OF THE SHEMONAH PERAKIM

The *Perakim* are found in all editions of the *Mishnah* and *Talmud* which contain the *Commentary* of Maimonides.<sup>1</sup> The text of the *Perakim* contained in the first edition of the *Mishnah* agrees substantially with that found in the *Commentary* on Abot which has been collated by the editor, and designated by So. Both were printed by Soncino.<sup>1a</sup> The *Perakim* in the first edition of the *Talmud* are practically in accord with these.

The Commentary on Abot with the Perakim was incorporated into the Italian ritual (1484) and also into the Greek ritual (since 1520).<sup>3</sup> They may also be found in the Mahzorim of the Soncino Brothers, Soncino, 1485 (finished, Casal Maggiore, 1486),<sup>3</sup> and Rimini, 1521, and in the Bologna edition of the Mahzor, 1540-1541.<sup>4</sup>

## EDITIONS OF ABOT WITH THE SHEMONAH PERAKIM

- 1. Abot with commentary of Maimonides, including the Shemonah Perakim, Soncino, 1484; described on page 25.
- 2. פרקי אבות עם פי׳ הרמבם ופי׳ דון יצחק אברבנאל בן דון .
   2. הודה אברבנאל וקרא בשם המאמר הזה נחלת אבות . 1545.
   4°. ש׳ה ש׳ה
- שבות, with commentary of Maimonides, London, 5532 (1772).<sup>5</sup> 12°.

## SEPARATE EDITIONS

 Hurwitz, Abraham.<sup>6</sup>... ספר חסר אברהם שאון מ׳ אברהם. Lublin, Kalonymos ben Mordechai Jafe und sein Sohn Chojyim. 1574.

## **2. אינס דייטש איבערזעצט Vienna**, 1798. 8°.

<sup>1</sup> See Fürst, Bibliotheca Judaica, vol. II, p. 309. <sup>1a</sup> See supra, p. 25. <sup>2</sup> HUb., pp. 437-438. Catal. Bodl., 1890, 2483. <sup>8</sup> See Antonucci, Catalogo, etc., p. 115. HUb., p. 438, n. 477. <sup>4</sup> Rosin, Ethik, p. 31, n. 2. <sup>5</sup> See Catalogue of the Cohen Library, Baltimore, Md. <sup>6</sup> Other editions of the same are Lublin, 1616; *ib.*, 1622; Krakau, 1577; *ib.*, 1602. See Fürst, *loc. cit.* Hurwitz was a pupil of R. Moses Isserles; see Monatsch. für Gesch. und Wissenschaft des Judenthum (1903), vol. XI, p. 163, n. 1. <sup>7</sup> According to the preface, it follows a Latin text, presumably that of Pococke, but its text is hardly different from that of the **other** editions.

- 4. שמונה פרקים להר״מבם מים דער דייטשען איבערסעצונג נייע שמונה פרקים להר״מבם מים דער דייטשען איבערסעצונג נייע אוסגאבע Basel, 1804. Printed by Wilhelm Haas.<sup>1</sup>
- 6. Beer, Michal. שמונה פרקים לרמכם. Le huit Chapitres de Maïmonide, etc., trad. en franc. 8°. Paris, 1811.
- Acht Abschnitte<sup>8</sup> . . . aus dem Arabischen. Braunschweig, 1824. 8°.
- 8. Falkenheim, S. Die Ethik des Maimonides oder Schemoneh Perakim; deutsch bearbeit. Königsberg, 1832. 8°.
- 9. שמונה פרקים לרמב״ם. De Acht Hoofdstukken van Maimonides. Bevattende zijne Zielkundige Verhandeling. Het Hebreeuwsch op nieuw nagezien en in het Nederduitsch vertaald.<sup>4</sup> Groningen, S. J. Oppenheim, 1845.
- 10. Slucki, David. הכמת ישראל in הכמת ישראל in הכמת ישראל. Contains also a biography of Samuel Ibn Tibbon and notes. Warsaw, 1863.
- 11. Wolf, Michal. שמונה פרקים לרמבים נעתק מחדש ללשון אשכנו והובא לדפום מאת מיכל וואלף ונוסף עליו הערות . Lemberg, 1876 (Follows ed. Dessau,

1809). With vowels, but unreliable.

# COMMENTARIES, ANNOTATED EDITIONS, AND TRANSLATIONS

The commentaries on the *Perakim* are found in some of the above-mentioned editions. They are the מפר הסר אברהם by

<sup>1</sup> Haas was a member of the Acad. der mech. Künste in Berlin. <sup>2</sup> HUb., p. 438. Salomon was a teacher at the Freischule in Dessau; Beer, Rabbi Moses ben Maimon, p. 72. <sup>8</sup> Catalogue of Hebrew Books in the British Museum, p. 587. <sup>4</sup> A copy is found in the Columbia University Library (N.Y.). Hurwitz, which is found in all editions of the Talmud which contain Maimonides' commentary,<sup>1</sup> and that of Lichtenstein in his חפר דון צרק.

The annotated editions are those of Vienna, 1798; Dessau, 1809; Groningen, 1845; Warsaw, 1863; and Lemberg, 1876.

The popularity of the *Perakim* is evident from the fact that they have been translated many times into various languages. The following is a list of the translations : —

a. Latin. - The Perakim in Latin<sup>2</sup> are found in : -

(1) Pococke's *Porta Mosis*, from the Arabic. (2) The translation of the *Mishnah*, with the commentaries of Maimonides and Bartinora, by Surenhusius.<sup>2a</sup> (3) The unedited translation of Maimonides' *Commentary on Abot*, by Jacob Mantinus.<sup>3</sup> (4) The translation of Maimonides' *Commentary on Abot*, by C. C. Uythage<sup>4</sup>.

b. German. — In the editions of (1) Vienna, 1798; (2) Haas, Basel, 1804; (3) Salomon, Dessau, 1809; (4) Wolff, Leipzig, 1863 and Leiden, 1903, from the Arabic; (5) Wolf, Lemberg, 1876; (6) by M. Rawicz, in Kommentar des Maimonides zu den Sprüchen der Väter, ins Deutsche übertragen, 1910, pp. 1–47. Portions of chapters I and VIII are translated by Beer, in R. Moses ben Maimon.

c. French. — Beer, Paris, 1811; Jules Wolff,<sup>4a</sup> Paris, 1912.

d. Dutch. — Groningen, 1845.

e. English. — Hebrew Review, edited by Morris J. Raphall, London, Volumes I and II (1834–1835).<sup>5</sup>

<sup>1</sup>See Fürst, loc. cit. <sup>2</sup> Jaraczewski (ZPhKr, XLVI, p. 23) refers to a Latin translation which appeared in Bologna in 1520. <sup>2a</sup> Mishnah sive totius Hebraeorum juris, rituum, antiquitatum, ac legum oralium systema cum Maimonidis et Bartenorae commentariis integris. Accedunt variorum auctorum notae Latinate donavit G. Surenhusius. Amstelaedami, 1698–1703. <sup>3</sup> Jak. Mantino (A. in Tortosa) Octo Capita R. Mosis Maimonidis . . . in versione latina, etc. Bologna, 1526. 4°. See Fürst, loc. cit.; HUb., p. 438. <sup>4</sup> Cnej. Cornel. Uythage (in Leyden), Explicatio R. Mosis Maimonidis . . . complectens octo capita, etc., Leyden, 1683. 8°. HUb., p. 438. <sup>4a</sup> See Jew. Chronicle (London), No. 2255, p. 30. <sup>5</sup> Incomplete and very free. Chapter IV is translated by Coupland in Thoughts and Aspirations of the Ages, London, 1895, pp. 206 ff.

# FOREWORD

THE author, Rabbi Moses (may God preserve him!) said:1 We have already explained in the introduction to this work (i. e. the Commentary on the Mishnah) the reason the author of the Mishnah had for putting this treatise (Abot) in this Order (Nezikin)<sup>2</sup>. We have also mentioned the great benefit that is to be derived from this treatise, and have promised many times in preceding passages to discuss certain important points at some length in commenting upon it. For, although the contents of the treatise seem clear and easy to understand, yet to carry out all that it contains is not a simple matter for everybody. Moreover, not all of its contents is intelligible without ample comment, withal that it leads to great perfection and true happiness. For these reasons, I have deemed it advisable here to go into a more lengthy discussion. Besides, our Rabbis of blessed memory have said, "He who wishes to be saintly, let him practise the teachings of Abot"<sup>3</sup>. Now, there is nothing that ranks so high with us as saintliness, unless it be prophecy, and it is saintliness that paves the way to prophecy; as our Rabbis of blessed memory said, "Saintliness leads to holy inspiration."4 Thus, their words make it clear

וכי ציא וכלה היאה ארסא א ברוא ברוח הקוצטיי

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Hebrew text p. 5, n. 2. The introductory words are by ibn Tibbon.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Goldschmidt, Der Babylonische Talmud, I, Berlin, 1897, Einleitung in die Mišnah von Moses Maimonides, p. XXX; and Hebrew Review, vol. I, p. 191.

Baba Kamma, 30a: אפר רבי יהודה האי מאן דבעי למהוי חסידא לקיים מילי אפרי יהודה האי מאן דבעי לה מילי דברכות.

<sup>4 &#</sup>x27;Abodah Zarah, 20b: חסידות מביאה לידי יראת המא לידי ענוה ענוה מביאה לידי קרושה.

#### FOREWORD

that the putting into practice of the teachings of this tractate leads one to prophecy. I shall later expound the truth of this assertion, because upon it depends a number of ethical principles.

Further, I deem it fit to preface the commentary on the respective *Halakot*<sup>1</sup> proper by some useful chapters, from which the reader may learn certain basic principles which may later serve as a key to what I am going to say in the commentary. Know, however, that the ideas presented in these chapters and in the following commentary are not of my own invention; neither did I think out the explanations contained therein,<sup>2</sup> but I have gleaned them from the words of the wise occurring in the *Midrashim*, in the *Talmud*, and in other of their works, as well as from the words of the philosophers, ancient and recent, and also from the works of various authors,<sup>3</sup> as one

<sup>3</sup> The "ancient" philosophers upon whom M. drew, although not always from the sources (see Munk, Guide, I, p. 345, n. 4; Rosin, Ethik, p. 5, n. 4), are Socrates, Plato, the Stoics, especially Aristotle (see Introduction, p. 5, n. 2), Alexander of Aphrodisias (Moreh, I, 31; II, 3), and Themistius (Ibid., I, 71). By the "recent" philosophers M. means Abu Nasr al-Farabi (Ibid., I, 73, 74; II, 15, 18, 19; III, 18), Ibn Sina, al-Gazzali, Abu Bekr Ibn al-Zaig (Ibid., I, 74; II, 24 twice; III, 29), but hardly Ibn Roshd (Averröes). The "works of various authors" refers to the ethical writings of M.'s Jewish predecessors, among whom were Saadia, Ibn Gabirol, Bahya, Bar Hiya, Ibn Zaddik, Yehudah ha-Levi, Abraham Ibn Ezra, and Ibn Daud. See M.'s Letter to Ibn Tibbon, in Kobez Teshubot ha-Rambam, II, 28b; Munk, Ibid., I, p. 107, n. 1; p. 345, n. 4; p. 433, n. 2; 434, n. 4; III, p. 417, n. 2, and p. 438, n. 4; Beer, Rabbi Moses ben Maimon pp. 47-50; Geiger, Nachgelassene Schriften, III, Moses ben Maimon, p. 41; Kaufmann, Attributenlehre, p. 324, n. 186; Rosin, Ibid., pp. 5-25, 96, n. 3; Wolff, Acht Capitel, Introduction, XII-XIII; Cohen, Charakteristik, in Moses ben Maimon, I p. 79; in JE, articles on the Greek, Arabic, and Jewish philosophers mentioned in this note, and article by I. Broydé, Arabic Philosophy-Its Influence on Judaism. II, p. 58. On M.'s relation to Ibn Roshd, see Munk, Notice sur Joseph ben-Jehouda, p. 31, and n. 1; Steinschneider, Catal. Bodl., Moses Maimonides.

c\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. e., the verses of *Abot*.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See H. Malter, Shem Tob Joseph Palquera, in JQR (new series), vol. I, p. 163, n. 21.

## THE ETHICS OF MAIMONIDES

should accept the truth from whatever source it proceeds.1 Sometimes, I may give a statement in full, word for word in the author's own language, but there is no harm in this, and it is not done with the intention of glorifying myself by presenting as my own something that was said by others before me, since I have just confessed (my indebtedness to others), even though I do not say "so and so said", which would necessitate useless prolixity. Sometimes, too, the mentioning of the name of the authority drawn upon might lead one who lacks insight to believe that the statement quoted is faulty, and wrong in itself, because he does not understand it. Therefore, I prefer not to mention the authority, for my intention is only to be of service to the reader, and to elucidate for him the thoughts hidden in this tractate. I shall now begin the chapters, which, in accordance with my intention, are to serve here as an introduction, which is to consist of eight chapters.

<sup>1</sup> See Jaraczewski, *Die Ethik des Maimonides*, etc., in *ZPhKr.*, XLVI, p. 9; and H. Malter, *Ibid.*, p. 169, n. 31.



# CHAPTER I

## CONCERNING THE HUMAN SOUL AND ITS FACULTIES 1

KNOW that the human soul is one,<sup>2</sup> but that it has many diversified activities. Some of these activities have, indeed, been called souls, which has given rise to the opinion that man has many souls, as was the belief of the physicians, with the result that the most distinguished of them<sup>3</sup> states in the introduction of his book that there are three souls, the physical, the vital, and the psychical.<sup>4</sup> These activities are called *faculties* and

<sup>1</sup> For a discussion of the contents of this chapter, see Scheyer, *Psychol. Syst. d. Maim.*, c. I; Jaraczewski, *ZPhKr.*, XLVI, pp. 9–10; and Rosin, *Ethik*, p. 45 ff. A summary of the *Perakim* is found in Speier, *The Threefold Cord* (London, 1891), Appendix.

<sup>2</sup> In Morch, I, 41, M. explains the term soul (UD) as being "the vitality which is common to all sentient beings." Cf. Aristotle, *De Anima*, c. 1 (ed. Hicks, pp. 50 and 51), "Hence soul is the first actuality of a natural body having in it the capacity of life." On the homonymous use of the word UD, see Morch, loc. cit.

<sup>3</sup> Hippocrates, the creator of medical science. See Rosin, *Ethik*, p. 45; Wolff, *Acht Capitel*, p. 1, n. 2; M. Schloessinger, in *JE.*, VI, p. 403.

• M. opposes the belief in the existence of three souls, but uses this classification to designate a threefold division of the soul's faculties, although, later in this chapter (see *infra*, pp. 38—39), he divides the faculties into five classes. In *Moreh*, III, 12, he points to the threefold division of the faculties, where he says, "all physical, psychical, and vital forces and organs that are possessed by one individual are found also in the other individuals." See, also, *ibid.*, III, 46 (end), where the appetitive (התאווה), the vital (התאווה), and the psychic (התאווה) faculties are enumerated. Bahya, Ibn Gabirol, and Ibn Zaddik seem to have believed in the existence of three souls in man. See I. Broydé in *JE.*, vol. xi, art. *Soul.* Abraham ibn Daud, in *Emunah Ramah*, I, 6 (ed. Weil, 1842), also, opposed the belief of the physicians, supporting the Aristotelian view of the unity of the soul, as did M. Consult Scheyer, *Psychol. Syst. d. Maim.*, p. 11, n. 3; Munk, *Guide*, I, p. 355, n. 1; idem, *Mélanges*, p. 38, n. 1; p. 40, n. 3; p. 54, n. 2; Rosin, *Ethik*, p. 45, n. 1; Kaufmann, *Attributenlehre*, p. 398, n. 60.

parts, so that the phrase "parts of the soul," frequently employed by philosophers, is commonly used. By the word "parts", however, they do not intend to imply that the soul is divided into parts as are bodies, but they merely enumerate the different activities of the soul as being parts of a whole, the union of which makes up the soul.

Thou knowest that the improvement of the moral qualities is brought about by the healing of the soul and its activities.<sup>1</sup> Therefore, just as the physician, who endeavors to cure the human body, must have a perfect knowledge of it in its entirety and its individual parts, just as he must know what causes sickness that it may be avoided, and must also be acquainted with the means by which a patient may be cured, so, likewise, he who tries to cure the soul, wishing to improve the moral qualities, must have a knowledge of the soul in its totality and its parts, must know how to prevent it from becoming diseased, and how to maintain its health.<sup>2</sup>

So, I say that the soul has five faculties; the nutritive [also known as the "growing" faculty], the sensitive, the imaginative,

<sup>2</sup> Philo, too, speaks of a physician of the soul (*Quod Omnis Probus Liber*, I, 2). Cf. *Eth. Nic.*, I, 12, where Aristotle states that it is necessary for the *Politician* (moralist) to have a certain knowledge of the nature of the soul, just as it is for the oculist to have a knowledge of the whole body, and in fact more so, as *Politics* (ethics) is more important than the healing art.

the appetitive, and the rational.<sup>1</sup> We have already stated in this chapter that our words concern themselves only with the human soul; for the nutritive faculty by which man is nourished is not the same, for instance, as that of the ass or the horse. Man is sustained by the nutritive faculty of the human soul, the ass thrives by means of the nutritive faculty of its soul, and the palm-tree<sup>2</sup> flourishes by the nutritive faculty peculiar to its soul. Although we apply the same term *nutrition* to all of them indiscriminately, nevertheless, its signification is by no means the same. In the same way, the term *sensation* is used homonymously<sup>3</sup> for man and beast; not with the idea, however,

<sup>2</sup> See Hebrew text, c. I, p. 9, n. 9.

י בשתוף השם: Ar. באשתראך אלאסם: *homonymously*, i. e. the participation of two things in the same name. In *Millot ha-Higgayon*, c. XII, M. defines this term as follows. "If a noun has a number of significations it is a homonym ...... The word שי, which is used to designate *the eye which sees*, and a *fountain*, is a homonym. The common or appelative noun (see Munk, *Guide*, I, Introd., p. 6, n. 2) designates something common to two or more things, and by such a word we recognize, as regards each of these things, the class to which it belongs on account of the conception of the thing which each shares in common, as, for instance, the word *living* (m) which is applied to a man, a horse, a scorpion, and a fish; for life, which consists of nutrition and sensation, is a common possession of each one of these species." In this sense, the words *nutrition* (10)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. agrees with Aristotle as to the number of the divisions of the faculties of the soul, but instead of the latter's faculty of motion. has that of imagination. δυνάμεις δ' είπομεν Βρεπτικόν (ΠΠ), δρεκτικόν (Παιτικόν), alo Βητικόν (המרניש), אוז א געזע א געז דע א געז א געז א געזען א דע א געזען געזען א געזען ג pp. 58 and 59. M.'s division is preferable to that of Aristotle, motion being subservient to the appetitive and the rational faculties, as Aristotle himself states (De Motu Animalium, chaps. 6 and 8). M. considers motion, especially that of the limbs of the body, to be dependent upon the appetitive faculty (see infra, p. 43), and to be "an accident pertaining to living things" (Moreh, I, 26). Cf., also, ibid. I, 46 (שהתנוע אינה מעצם החי אבל מקרה רבק בו); and Aristotle, Physics, V. 2. See Scheyer, Psychol. Syst. d. Maim., p. 11, n. 3; p. 14, n. 4. Al-Farabi (התחלות הנמצאות, in ספר האסיף, Leipzig, 1849, p. 2) divides the faculties as follows: הכח המרעורר והכח המרמה of M.) הכח המרברת (M.) הכח המרברת (M.) והכה המרגיש. In making his division, M. seems to have had in mind the divisions of Aristotle and al-Farabi. By adding the nutritive faculty (הון), which Aristotle includes in his list, to the list of al-Farabi we have M.'s list. See Rosin, Ethik, p. 47, n. 4.

that the sensation of one species is the same as that of another, for each species has its own characteristic soul distinct from every other, with the result that there necessarily arises from each soul activities peculiar to itself. It is possible, however, that an activity of one soul may seem to be similar to that of another, in consequence of which one might think that both belong to the same class, and thus consider them to be alike; but such is not the case.

By way of elucidation, let us imagine that three dark places are illumined, one lit up by the sun shining upon it, the second by the moon, and the third by a flame. Now, in each of these places there is light, but the efficient cause in the one case is the sun, in the other the moon, and in the third the fire. So it is with sensation and its causes. In man it is the human soul, in the ass it is the soul of the ass, and in the eagle, the soul of the eagle. These sensations have, moreover, nothing in common, except the homonymous term which is applied to them. Mark well this point, for it is very important, as many so-called philosophers have fallen into error regarding it, in consequence of which they have been driven to absurdities and fallacies.

Returning to our subject of the faculties of the soul, let me say that the nutritive faculty consists of (1) the power of attracting nourishment to the body, (2) the retention of the same, (3) its digestion (assimilation), (4) the repulsion of superfluities, (5) growth, (6) procreation, and (7) the differentiation of the nutritive juices that are necessary for sustenance from those which are to be expelled.<sup>1</sup> The detailed discussion of these seven faculties—the means by which and how they perform their functions, in which members of the body their operations are most visible and perceptible, which of them are always present, and which disappear within a given time—belongs to the science of medicine, and need not be taken up here.

The faculty of sensation consists of the five well-known senses

<sup>1</sup> The first four of these powers are discussed with more detail in *Moreh*, I, 72. See Munk, *Guide*, I, p. 367, n. 5.

(

sensation (מרגיש) are homonyms. See Munk, Guide, I, Introd., p. 6, notes 2 and 3; and Kaufmann, Attributenlehre, pp. 420, n. 91, 460, n. 148, 461, n. 149.

of seeing, hearing, tasting, smelling, and feeling, the last of which is found over the whole surface of the body, not being confined to any special member, as are the other four faculties.

The *imagination* is that faculty which retains impressions of things perceptible to the mind, after they have ceased to affect directly the senses which conceived them. This faculty, combining some of these impressions and separating others from one another, thus constructs out of originally perceived ideas some of which it has never received any impression, and which it could not possibly have perceived. For instance, one may imagine an iron ship floating in the air, or a man whose head reaches the heaven and whose feet rest on the earth, or an animal with a thousand eyes, and many other similar impossibilities which the imagination may construct and endow with an existence that is fanciful.<sup>1</sup> In this regard, the *Mutakallimun*<sup>2</sup>

<sup>2</sup> The *Mutakallimun* were a sect of dogmatic or religious philosophers who tried to harmonize Mohammedan theology with Aristotelian philosophy. Starting with the "word of God" (*kalām*, Aóyos), as contained in the Koran,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. defines *imagination* in Morch, I, 73, Tenth Proposition, Note. It is the opposite of the intellect which "analyzes and divides the component parts of things, it forms abstract ideas of them, represents them in their true form as well as in their causal relations, derives from one object a great many facts, which-for the intellect-totally differ from each other, just as two human individuals appear different to the imagination; it distinguishes that which is the property of the genus from that which is peculiar to the individual,-and no proof is correct unless founded on the former; the intellect further determines whether certain qualities of a thing are essential or non-essential. Imagination has none of these functions. It only perceives the individual, the compound in that aggregate condition in which it presents itself to the senses; or it combines things which exist separately, joins some of them together, and represents them all as one body or as a force of the body. Hence it is that some imagine a man with a horse's head, or with wings, etc. This is called a fiction, a phantasm; it is a thing to which nothing in the actual world corresponds. Nor can imagination in any way obtain a purely immaterial image of an object, however abstract the form of the image may be. Imagination yields, therefore, no test for the reality of a thing." Further (ibid. II, 36) it is stated that part of the functions of the imagination is to retain impressions by the senses, to combine them, and chiefly to form images. The most perfect development of the imaginative faculty results in prophecy. See infra, p. 47, and n. 3.

## THE ETHICS OF MAIMONIDES

have fallen into grievous and pernicious error, as a result of which their false theories form the corner-stone of a sophistical system which divides things into the *necessary*, the *possible*, and the *impossible*; so that they believe, and have led others to believe, that all creations of the imagination are possible, not having in mind, as we have stated, that this faculty may attribute existence to that which cannot possibly exist.<sup>1</sup>

The appetitive is that faculty by which a man desires, or loathes a thing, and from which there arise the following

they endeavored to reconcile revelation with philosophy. I. T., in his Glossary of Strange Words, harshly criticizes them as "a sect of pseudoscientists without wisdom." T. J. De Boer says of their system of philosophy, "An assertion, expressed in logical or dialectic fashion, whether verbal or written, was called by the Arabs,-generally, but more particularly in religious teaching-Kalam ( $\Delta \delta \gamma \sigma s$ ), and those who advanced such assertions were called Mutakallimun. The name was transferred from the individual assertion to the entire system, and it covered also the introductory, elementary observations on Method,-and so on. Our best designation for the science of the Kalam is 'Theological Dialectics' or simply 'Dialectics', and in what follows we may translate Mutakallimun by 'Dialecticians'," Geschichte der Philosophie im Islam, Stuttgart, 1901, p. 43 ff.; Eng. ed., London, 1903, pp. 42-43. To M. we are indebted for a knowledge of the details of the system of the Mutakallimun, which he describes in a masterly way in his famous attack on the Kalām (Morch, I, 71-76). He is vehemently opposed to them, not because of the views they held in regard to the universe and God, many of which coincided with his own, but on account of the method they pursued in arriving at their conclusions. On the Mutakallimun, and the Kalām, see Yehudah ha-Levi, Cuzari, c. V; Munk, Mélanges, pp. 311-312, 318 ff.; idem, article Arabes, in Dictionnaire des Sciences philosophiques; idem, Notice sur R. Saadia Gaôn, p. 156 ff.; idem, Guide, I, p. 335, n. 2; Steinschneider, Heb. Lit., p. 117; idem, HUb., p. 415; Kaufmann, Attributenlehre, see index; M. Gutmann, Das Religionsphil. Syst. d. Mutakallimun nach der Berichte des Maimun, Leipzig, 1885; Ludwig Stein, in AGPh., vol. XI, pp. 330-334; Schreiner, Der Kalâm in der jüdischen Literatur, Berlin, 1895; S. Horovitz, in ZDMG, 57, p. 177 ff.; I. Goldziher, Vorlesungen über den Islam, (Heidelberg, 1910), p. 100 f.; 127 f.; 129; 172 f.; 177 f.; etc.

<sup>1</sup> Cf. Moreh, I, 73, Tenth Proposition, in which M. describes the theory of admissibility of the Mutakallimun, which forms the principal support of their doctrine (המרברה וזהו עכור חכמו). Everything conceived by the imagination, they maintain, is admitted as possible. Cf., also, *ibid.*, I, 49; III, 15. See Scheyer, Psychol. Syst. d. Maim., pp. 12-13; Munk, Guide, I, p. 400, n. 2.

42

activities: the pursuit of an object or flight from it, inclination and avoidance, anger and affection, fear and courage, cruelty and compassion, love and hate, and many other similar psychic qualities.<sup>1</sup> All parts of the body are subservient to these activities, as the ability of the hand to grasp, that of the foot to walk, that of the eye to see, and that of the heart to make one bold or timid. Similarily, the other members of the body, whether external or internal, are instruments of the appetitive faculty.<sup>2</sup>

Reason, that faculty peculiar to man, enables him to understand, reflect, acquire knowledge of the sciences, and to discriminate between proper and improper actions.<sup>3</sup> Its functions are partly *practical* and partly *speculative* (theoretical), the *practical* being, in turn, either *mechanical* or *intellectual*. By means of the *speculative* power, man knows things as they really are, and which, by their nature, are not subject to change. These are called the sciences<sup>4</sup> in general. The mechanical power is that by

א המקרים הנפשיים י, psychic accidents. Cf. Moreh, I, 51. "It is a selfevident fact that the attribute is not inherent in the object to which it is ascribed, but it is superadded to its essence, and is consequently an accident." See, also, *ibid.*, I, 73. Fourth Proposition. With M.'s description of the appetitive faculty compare that of al-Farabi, in התחלות הנמצאות אום הכשר מכנו, או המעוררת היא אשר בה יהיה ההתעוררת האנושית כשיבקש הרבר או שיברה מכנו, או שיתאוהו או שימאסהו, או שירחיקהו, ובו יהיה השנאה והאהבה, והריעות והאיבה, והיראה

והבשחון, והכעם והרצון, והאכוריות והרחמנות ושאר מקרי הנפש. <sup>2</sup> Cf. Moreh, I, 46: הכלים כולם כלים לפעולות הנפש All the organs of the body are employed in the various actions of the soul. Cf. Aristotle, *De Anima*, III, 10, ed. Hicks, pp. 152 and 153.

<sup>3</sup> Cf. Millot ha-Higgayon, c. XIV (beg.): "The word dibbur as used by former philosophers of cultured nations, is a homonym having three significations. In the first place, it is used to designate that power peculiar to man by which he forms conceptions, acquires a knowledge of the sciences, and differentiates between the proper and the improper. This is called the reasoning faculty or soul." Cf. Ibn Daud, *Emunak Ramah*, I, 6.

<sup>4</sup> Cf. *Eth. Nic.*, VI, 3: "What science is is plain from the following considerations, if one is to speak accurately, instead of being led away by resemblances. For we all conceive that what we scientifically know cannot be otherwise than it is ...... So, then, whatever comes within the which the arts, such as architecture, agriculture, medicine, and navigation are acquired.<sup>1</sup> The intellectual power is that by which one, when he intends to do an act, reflects upon what he has premeditated, considers the possibility of performing it, and, if he thinks it possible, decides how it should be done.<sup>2</sup>

This is all we have deemed it necessary to say in this regard concerning the soul. Know, however, that the soul, whose faculties and parts we have described above, and which is a unit, may be compared to matter in that it likewise has a *form*, which is *reason*. If the form (reason) does not communicate its impression to the soul, then the disposition existing in the soul to receive that form is of no avail, and exists to no purpose, as Solomon says, "Also in the want of knowledge in the soul there is nothing good".<sup>3</sup> This means that if a soul has not

range of science is by necessity, and therefore eternal—because all things are so which exist necessarily—and all eternal things are without beginning, and indestructible."

<sup>1</sup> Cf. Millot ha-Higgayon, loc. cit.: והשם משתף יפילו על כל חכמה עיונית ויפילוהו גם כן על כל המעשים המלאכתים, ויקראו כל חכמה מחכמת על כל חכמה עיונית ויפילוהו גם כן על כל המעשים המלאכתים, ויקראו כל חכמה מחכמת הפילוסופיא מלאכה עיונית, ויקראו כל אחת מהגנרות והחצבות ומה שדומה להן מלאכה מעשית. Cf., also, Eth. Nic. VI, 4, on "Art."

<sup>2</sup> With M.'s definition of the *rational faculty* compare that of al-Farabi . התחלות הנמצאות, p. 2). התחלות והמלאכות (המראר הוו האדם התכמות המרבר הוא אשר בו יאחוו האדם התכמות והמלאכות. See Rosin, *Ethik*, p. 47, n. 4; Kaufmann, *Attributenlehre*, p. 398, and note 60. On this faculty and its functions, see Scheyer, *Psychol. Syst. d. Maim.*, pp. 14-29; Rosin, *Ethik*, pp. 49-51, and Wolff, *Acht Capitel*, p. 7, n. 1.

The following scheme will elucidate the divisions of the functions of the *rational faculty*, according to M.

|                                                                              | Reason (הגפש המדברת, הכח הדבור, הכח השכלי;<br>(אלנאמק Ar. אלנאמק) |                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Practical (מעש׳; Ar. ממלי ,                                                  | ) The                                                             | eoretical (טלאכה עיונית, עיוני;<br>אראכה עונית, עוני) (גפרי |
| Mechanical (מלאכת מחשבות);<br>מלאכת מעשית,<br>מהני .Ar<br>Architecture, etc. | Intellectual (מחשבי;<br>Ar. (פכריّ);                              | Sciences (עלום; Ar. עלום);                                  |
| <sup>3</sup> Prov. XIX, 2.                                                   |                                                                   |                                                             |

attained a form but remains without intelligence, its existence is not a good one.<sup>1</sup> However, this is not the place for us to discuss such problems as that of *form, matter*, and the number of different kinds of *intelligence*, and their means of acquisition;<sup>2</sup> nor is it necessary for what we have to say concerning the subject of ethics, but is more appropriately to be discussed in the *Book on Prophecy*, which we mention (elsewhere).<sup>3</sup>

Now I conclude this chapter, and begin the next.

<sup>1</sup> M. considers matter and form in the Aristotelian sense. The principia of all existing, transient things are matter, form, and the absence of a particular form (Moreh, I, 17). Matter (מאדה, חומר), לא לא consists of the underlying, basic substance of a thing, which has a potential but not a real existence, its true nature consisting in the property of never being without a disposition to receive a form (ibid., III, 8). Every substance is endowed with a form (צורה, צורה, ד etoss), or incoporeal being (*ibid.*, II, 12), by means of which that substance is what it is. That is, through form that which is potentially in existence comes into real existence (Aristotle, Physics, II, 3; Metaphysics, I, 3), and upon it the reality and essence of a thing depend. When the form is destroyed, the thing's existence is terminated (Moreh, III, 69). As soon as a substance has received a certain form, the absence or privation (אלערם, ההערר) of that form which it has just received has ceased, and it is replaced by the privation of another form, and so on with all possible forms (ibid., I, 17). Cf. Aristotle, Physics, I, 5-7; also , rin n; c. IX. Matter is constantly seeking to cast off the form it has in order to receive another, and so form does not remain permanently in a substance. M. aptly compares matter to a faithless wife, who, although not being without a husband, continually seeks another man in his place (Morch, III, 8). The soul, according to Aristotle, is the form of the body which, as matter, has merely a potentiality for existence. See supra, p. 37, n. 2. He says, "It must follow, then, that soul is substance in the sense that it is the form of a natural body having in it the capacity of life." (De Anima, II, 1, ed. Hicks, pp. 48 and 49). M. agrees with this, and says in Yesode ha-Torah, IV, 8. "The soul of all flesh is its form which God has given it." The human soul, however, needs in turn a form in order that it may become a reality. The soul's form is, as M. states here, reason (עקל, שכל), or more definitely the acquired reason (שכל הנקנה; see Scheyer, Psychol. Syst. d. Maim., c. III; also p. 59, note E; p. 65 ff., especially p. 66), and it this that makes man what he is. Cf. Morch, I, 7. "It is acknowledged that a man who does not possess this form, ..... is no man."

<sup>2</sup> See Morch, I, 68; Scheyer, *ibid.*, c. II, c. III, and especially Munk, Guide, I, pp. 304-308, note.

<sup>3</sup> In Perek Helek, Seventh Article of Faith (Holzer, Dogmenlehre, p. 24;

I. Friedlaender, Arabic Writings of M., p. 32), M. mentions his intention of writing a Book on Prophecy and a Book of Harmony (אניח אונו), for the reference of elucidating the exoteric lessons of the prophets and of the *Midrashim*. After having started, however, he abandoned this intention, and later incorporated the material for the Book on Prophecy in the Moreh, Part II, in chapters 32 to 48, and that of the Book of Harmony (הששואה) he scattered throughout the Moreh. See Moreh, I, Introd.; Bloch, Charakteristik und Inhaltsangabe des Moreh Nebuchim, in Moses ben Maimon, I, pp. 7, 8 and 15.



# CHAPTER II

# CONCERNING THE TRANSGRESSIONS OF THE FACULTIES OF THE SOUL AND THE DESIGNATION OF THOSE FACULTIES WHICH ARE THE SEAT OF THE VIRTUES AND THE VICES<sup>1</sup>

Know that transgressions and observances of the Law have their origin only in two of the faculties of the soul, namely, the sensitive<sup>2</sup> and the appetitive, and that to these two faculties alone are to be ascribed all transgressions and observances. The faculties of *nutrition* and *imagination* do not give rise to observance or transgression, for in connection with neither is there any conscious or voluntary act. That is, man cannot consciously suspend their functions, nor can he curtail any one of their activities. The proof of this is that the functions of both these faculties, the nutritive and the imaginative, continue to be operative when one is asleep, which is not true of any other of the soul's faculties.<sup>3</sup>

<sup>3</sup> M. differs from al-Farabi who ascribes participation in moral and immoral acts to all the faculties of the soul (ההחלות הנמצאות, p. 35 ff.). The

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For a discussion of the contents of this chapter, see Scheyer, *Psychol.* Syst. d. Maim., p. 102 ff.; Jaraczewski, *ZPhKr.*, XLVI p. 10; and Rosin, *Ethik*, p. 54 ff. On the title, see Hebrew text, c. II, p. 14, n. 1 and 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In ascribing transgressions and observances to the faculty of *sensation*, M. differs from Aristotle who asserts that *sense* is the originating cause of no moral action, since brutes, too, are possessed of *sense*, but are in no ways partakers of moral actions (*Eth. Nic.*, VI, 2). M., however, draws a distinction between the sensitive faculty of man and that of animals. *Sensation* as applied to man and beast is a homonymous term, the sensitive faculty of man being different from that of all other animate beings. See *supra*, c. I, pp. 39-40.

As regards the *rational* faculty, uncertainty prevails (among philosophers)<sup>1</sup>, but I maintain that observance and transgression may also originate in this faculty, in so far as one believes a true or a false doctrine, though no action which may be designated as an observance or a transgression results therefrom.<sup>2</sup> Consequently, as I said above, these two faculties (the

latter, however, does not consider nutrition to be one of the faculties. Abraham ibn Daud, including nutrition among the soul's faculties, allots to each a cardinal virtue (Emunah Ramah, III, p. 110). Aristotle excludes the *imagination* as one of the faculties directly affecting the performance of virtues, but considers it as producing movement through the agency of appetency (De Anima, III, 10). M., later, departs somewhat from the view he holds in the Perakim regarding the imagination, and, in agreement with Aristotle, considers it to be bound up indirectly, through the appetitive faculty, with conscious activity (see Scheyer, ibid., pp. 98, and 105). This is the sense of the passage in Morch, II, 4, where he states that animate beings move either by instinct (מבע) considered equivalent to המחעורר), or by reason. Instinct he defines as the intention of an animate being to approach something agreeable, or to shun something disagreeable, as, for instance, to approach water on account of thirst, or to avoid the sun on account of its heat. He, then, goes on to say that it makes no difference whether the thing really exists or is imaginary, since the imagination of something agreeable or of something disagreeable likewise causes the animate being to move (כי ברמיון מה שהוא כנגר ומה שיאות יתנועע ג׳׳כ ההי). Furthermore, in Morch, II, 12, he declares that all defects in speech or character are either the direct or indirect work of the imagination (c c c) הסרון בדבר או במדות הוא פעל הדמיון או נמשך אחר פעלו). In regard to prophecy, M. lays great stress upon the imagination (ibid., II, 35), considering prophecy to be the most perfect development of the imaginative faculty. During sleep this faculty is the same as when it receives prophecy, except that when asleep the imagination is not fully developed, and has not reached its highest perfection. See supra, c. I, p. 41, n. 1.

<sup>1</sup> See Rosin, Ethik, p. 55, n. 1.

<sup>2</sup> Cf. Moreh, II, 4, "But even a being that is endowed with the faculty of forming an idea, and possesses a soul with the faculty of moving, does not change its place on each occasion that it forms an idea; for an idea alone does not produce motion, as has been explained in (Aristotle's) Metaphysics. We can easily understand this, when we consider how often we form ideas of certain things, yet do not move towards them, though we are able to do so; it is only when the desire arises for the thing imagined that we move in order to obtain it." Cf. De Anima III, 10. The same thought is expressed in Eth. Nic. VI, 2, "And so since moral virtue is a sensitive and the appetitive) alone really produce transgressions and observances.

Now, as for the virtues, they are of two kinds, moral and intellectual, with the corresponding two classes of vices.<sup>1</sup> The intellectual virtues belong to the rational faculty. They are (1) wisdom, which is the knowledge of the direct and indirect causes of things based on a previous realization of the existence of those things, the causes of which have been investigated;<sup>2</sup> (2) reason, consisting of (a) inborn, theoretical reason, that is, axioms,<sup>3</sup> (b) the acquired intellect,<sup>4</sup> which we need not discuss here, and

<sup>1</sup> Cf. Eth. Nic., (aperat איז) איז איז אוגע און (I, 11 (end); II, 1; VI, 2; Eudemian Ethics, II, 1; Millot ha-Higgayon, c. XIV (און רבוריות).

<sup>2</sup> Wisdom (תכמה), according to M., is used of four different things (*Moreh*, III, 54). It denotes (1) the knowledge of those truths which lead to the knowledge of God, (2) the knowledge of any workmanship, (3) the acquisition of moral principles, and (4) cunning and subtlety. In *Moreh*, I, 69, where M. demonstrates that God is the *Primal Cause*, in agreement with Aristotle (*Physics*, II, 7), he asserts that everything owes its origin to four causes, the substance, the form, the agens (שרובים), and the final cause is origin, though each in itself is a cause (תרובים), acresponding to Ar. שלה מולים, altra, atrae. Cf. Munk, Guide, I, p. 313, n. 1.)

\* Literally, first impressions (הראשונות); Ar. למעקולאת אלאול, 4xat  $\tau \hat{\omega} x$  arodeuxr $\hat{\omega}$  atiouara, intelligibilia prima), which are fundamental principles or axioms that would need no proof even though man were left in his primitive state (Moreh, I, 51), and which are explained by common sense. There are four kinds of knowledge which need no demonstration, one of them being the knowledge of axioms, as, for instance, that the whole is greater than a part, that two is an even number, that two things equal to the same thing are equal to each other (Millot ha-Higgayon, c. XIV), and that one cannot both affirm and deny a thing. See Scheyer, note to Moreh, I, 51. Cf. Eth. Nic., VI, 6 on Intuitive Apprehension; Scheyer, Psychol. Syst. d. Maim., p. 16-17; and Munk, Guide, I, p. 128, n. 3.

1

ŧ

disposition exercising choice, and choice is will consequent on deliberation, the reason must be true and the will right to constitute good choice, and what the reason affirms the will must pursue... But operation of the intellect by itself moves nothing, only when directed to a certain result—i. e. exercised in moral action..." See Scheyer, *ibid.*, p. 103—104; and Rosin, *Ethik*, p. 56, n. 2.

(c) sagacity and intellectual cleverness, which is the ability to perceive quickly, and to grasp an idea without delay, or in a very short time. The vices of this faculty are the antitheses or the opposites of these virtues.

Moral virtues belong only to the appetitive faculty to which that of sensation in this connection is merely subservient.<sup>1</sup> The virtues of this faculty are very numerous, being moderation, [i. e. fear of sin], liberality, honesty, meekness, humility, contentedness, [which the Rabbis call "wealth", when they say, "Who is truly wealthy? He who is contented with his lot"<sup>2</sup>], courage, [faithfulness], and other virtues akin to these. The vices of this faculty consist of a deficiency or of an exaggeration of these qualities.

As regards the faculties of nutrition and imagination, it cannot be said that they have vices or virtues, but that the nutritive functions work properly or improperly; as, for instance, when one says that a man's digestion is good or bad, or that one's imagination is confused or clear. This does not mean, however, that they have virtues or vices.

So much we wished to discuss in this chapter.

50

Glossary of Strange Words, sub voce (under D); Scheyer, ibid., pp. 17-19, 39-93; Munk, Guide, I, pp. 307-308, note; Rosin, Ethik, p. 57, n. 1; Wolff, Acht Capitel, p. 11, n. 1; and idem, Mûsa b. Maimûns eschatologische Gedanken, p. 13, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Scheyer, *ibid.*, pp. 104-105, and Rosin, *ibid.*, p. 57, n. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abot, IV, 1.

# CHAPTER III

## CONCERNING THE DISEASES OF THE SOUL

THE ancients<sup>2</sup> maintained that the soul, like the body, is subject to good health and illness. The soul's healthful state is due to its condition, and that of its faculties, by which it constantly does what is right, and performs what is proper, while the illness of the soul is occasioned by its condition, and that of its faculties, which results in its constantly doing wrong, and performing actions that are improper.<sup>3</sup> The science of medicine investigates the health of the body. Now, just as those, who are physically ill, imagine that, on account of their vitiated tastes, the sweet is bitter and the bitter is sweet-and likewise fancy the wholesome to be unwholesome-and just as their desire grows stronger, and their enjoyment increases for such things as dust, coal, very acidic and sour foods, and the like-which the healthy loathe and refuse, as they are not only not beneficial even to the healthy, but possibly harmful-so those whose souls are ill, that is the wicked and the morally perverted, imagine that the bad is good, and that the good is bad. The wicked man, moreover, continually longs for excesses which are really pernicious, but which, on account of the illness of his soul, he considers to be good.<sup>4</sup> Likewise, just as when

<sup>2</sup> See Foreword, p. 35 n. 3.

<sup>3</sup> Cf. Pirke Mosheh, in Kobez, II, 20b, ששר משה מן הידוע מאמר הפילוסופים שיש אמר משה מן הידוע מאמר הוולי וכי.

<sup>4</sup> Aristotle, in discussing *Pleasures* (*Eth. Nic.*, X, 5), says, "Yet in the case of human creatures they (pleasures) differ not a little; for the very same things please some and pain others; and what are painful and hateful

D

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For a discussion of the contents of this chapter, see Jaraczewski, *ZPhKr.*, XLVI pp. 10-11; and Rosin, *Ethik*, p. 77 ff. A short summary is contained in *H. Deot*, II, 1.

people, unacquainted with the science of medicine, realize that they are sick, and consult a physician, who tells them what they must do, forbidding them to partake of that which they imagine beneficial, and prescribing for them things which are unpleasant and bitter, in order that their bodies may become healthy, and that they may again choose the good and spurn the bad, so those whose souls become ill should consult the sages, the moral physicians, who will advise them against indulging in those evils which they (the morally ill) think are good, so that they may be healed by that art of which I shall speak in the next chapter, and through which the moral qualities are restored to their normal condition. But, if he who is morally sick be not aware of his illness, imagining that he is well, or, being aware of it, does not seek a remedy, his end will be similar to that of one, who, suffering from bodily ailment, yet continuing to indulge himself, neglects to be cured, and who in consequence surely meets an untimely death.

Those who know that they are in a diseased state, but nevertheless yield to their inordinate passions, are described in the truthful Law which quotes their own words, "Though I walk in the stubborness of my heart, in order that the indulgence of the passions may appease the thirst for them."<sup>1</sup> This means that, intending to quench the

to some are pleasant to and liked by others. The same is the case with sweet things; the same will not seem so to the man in a fever as to him who is in health; nor will the invalid and the person in robust health have the same notion of warmth. The same is the case with other things also." Cf., also, H. Deot, II, 1, "To those who are diseased the bitter tastes sweet and the sweet bitter. Some sick people, moreover, crave and long for food that is unfit to eat, such as dust and charcoal, spurning food that is beneficial, such as bread and meat, according to the intensity of their illness. Likewise, people whose souls are diseased desire and love evil characteristics, and hate the moral path, being loathe to pursue it, since, on account of their illness, it is very difficult for them to do so. Thus, Isaiah says of such people, 'Wo unto those that say of the evil it is good, and of the good it is evil; that put darkness for light, and light for darkness, that put bitter for sweet, and sweet for bitter' (V, 20). Concerning them it is also said that '(they are those) who leave the path of uprightness to walk in the ways of darkness' (Prov. II, 13)."

1 Dt. XXIX, 18.

thirst, it is, on the contrary, intensifed. He who is ignorant of his illness is spoken of in many places by Solomon, who says, "The way of the fool is straight in his own eyes, but he who hearkeneth unto counsel is wise".<sup>1</sup> This means that he who listens to the counsel of the sage is wise, for the sage teaches him the way that is actually right, and not the one that he (the morally ill) erroneously considers to be such. Solomon also says, "There is many a way which seemeth even before a man; but its ends are ways unto death".<sup>2</sup> Again, in regard to these who are morally ill, in that they do not know what is injurious from that which is beneficial, he says, "The way of the wicked is like darkness; they do not know against what they stumble."<sup>3</sup>

The art of healing the diseases of the soul will, however, form the subject-matter of the fourth chapter.

י *Ibid.*, IV, 19. Cf. *H. Deot*, II, 1, "What is the remedy for those whose souls are diseased? Let them consult the sages who are the physicians of the soul, who will cure their disease by teaching them those characteristics by which they may return to the moral path, and recognize their evil traits. Concerning those who do not seek the sages in order to be cured, Solomon says, 'wisdom and instruction fools despise' (Prov. I, 7)". The conception of a spiritual healing originated neither with Aristotle nor with M. There are many biblical passages based on such a comparison with the healing art, as Jer. III, 22: ארפאה נששי לה SIV, 5: ארפאה נששי לי Ros. XIV, 5: ארפא משובחני לי המאחי לך s. XLI, 5: ארפאה נששי כי המאחי לך. Rosin, *Ethik*, p. 78, n. 4, refers to similar passages in Hebrew, Greek, and Arabic literature.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prov. XII, 15. <sup>2</sup> Ibid., XIV, 12.

## CHAPTER IV

#### CONCERNING THE CURE OF THE DISEASES OF THE SOUL

GOOD deeds are such as are equibalanced,<sup>2</sup> maintaining the mean between two equally bad extremes, the *too much* and the

1 To this chapter, in which the Aristotelian doctrine of the Mean (Merobrys, balance) is applied to Jewish ethics, M. later supplemented H. Deot. I, 1-7; II, 2, 3, 7; and III, 1. Cf. Eth. Nic. II, 5-9; III, 8-14; IV. Although M. follows Aristotle in defining virtue as a state intermediate between two extremes, the too little and the too much, he still remains on Jewish ground, as there are biblical and Talmudical passages expressing such a thought. Such passages are Prov. IV, 26, "Balance well the track of thy foot, and let all thy ways be firmly right"; ibid., XXX, 8, "Neither poverty nor riches give thou unto me"; Eccles. VII, 16, "Be not righteous overmuch; neither show thyself overwise" (quoted in H. Deot. III, 1); etc. In Morch, I, 32, M. interprets "neither show thyself overwise" and "To eat too much honey is not good" (Prov. XXV, 27) as a warning against attempting to exceed the limits of one's intellectual powers, and as an admonition to keep knowledge within bounds. In the Palestinian Talmud (Hagigah, II, 77a bot.), there is found an interesting passage which sums up well the thought of this chapter, and it is curious that M. did not refer to it. It reads, "The ways of the Torah may be likened to two roads, on one of which fire and on the other snow is encountered. If one go along one path, he will be burned to death, and if he proceed along the other, he will perish in the snow. What, then, should one do? He must go between the extremes." A similar passage is found in Tosefta Hagigah 2 (cf. Yer. Hagigah, p. 20), "They make it incumbent upon man to go between the extremes, and not to incline to this side or to that." See, also, Sotah, 5a, "he (the scholar) in whom there is pride deserves excommunication, and also he in whom there is no pride at all." For a discussion of Aristotle's doctrine of the Merotrus, see Grant, The Ethics of Aristotle, vol. I, pp. 251-262. For that of M., see Jaraczewski, ZPhKr, XLVI, pp. 11-12; Rosin, Ethik, p. 26, n. 1; p. 79 ff.; Lazarus, Ethik, vol. I, Abhang XIV (Eng. ed. vol. I, p. 273 f.); Wolff, Acht Capitel, Introd., pp. XIII-XIV; Yellin and Abrahams, Maimonides, pp. 78-83; Cohen, Charakteristik, etc., in Moses ben Maimon, I, p. 111 ff.; A. Löwenthal in JE., II, p. 101; Lewis, in Aspects of the Hebrew Genius, (London, 1910) pp. 82-83. On the mean in Jewish religious philosophy, see Rosin, Ethik, pp. 10, 12, 14, 19, 24; H. Malter, JQR (new series) vol. I, p. 160, n. 15. <sup>2</sup> השרם, the equidistant (equivalent to the Aristotelian toor, the exactly

too little.<sup>1</sup> Virtues are psychic conditions and dispositions which are mid-way between two reprehensible extremes, one of which is characterized by an exaggeration, the other by a deficiency.<sup>2</sup> Good deeds are the product of these dispositions. To illustrate, abstemiousness is a disposition which adopts a mid-course between inordinate passion and total insensibility to pleasure. Abstemiousness, then, is a proper rule of conduct, and the psychic disposition which gives rise to it is an ethical quality; but inordinate passion, the extreme of excess, and total insensibility to enjoyment, the extreme of deficiency<sup>3</sup>, are both absoluteley pernicious. The psychic dispositions, from which these two extremes, inordinate passion and insensibility, result—the one being an exaggeration, the other a deficiency—are alike classed among moral imperfections.

Likewise, liberality is the mean between sordidness and extravagence; courage, between recklessness and cowardice; dignity, between haughtiness and loutishness 4; humility, between arrogance

equal, the normal, or equibalanced); cf. Moreh, II, 39, "It is clear, then, that the Law is normal (משוויה) in this sense; for it contains the words, 'Just statutes and judgments' (Deut. IV, 8); but 'just' is here identical with 'equibalanced' (שוויה)."

ו הסמוצעים , the mean (Aristotelian  $\mu \epsilon \sigma \sigma \nu$ ). Nic. Eth., II, 6, "By an objective mean, I understand that which is equidistant from the two given extremes, and which is one and the same to all, and by a mean relatively to the person, I understand that which is neither too much nor too little."

<sup>2</sup> Cf. *ibid.*, "Virtue, then, is a disposition of the moral purpose in relative balance, which is determined by a standard, according as the thoughtful man would determine. It is a middle state between two faulty ones, in the way of excess on one side, and defect on the other; and it is so, moreover, because the faulty states on one side fall short of, and those on the other side exceed, what is right, both in the case of the emotions and the actions; but virtue finds, and, when found, adopts the mean." Cf. *H. Deot*, I, 4, and II, 2.

יהקצה הראשון 3 הקצה, is the extreme of excess (Aristotle's הקצה), and הקצה הראשון 3 הקצה הראשון ז הקצה, is the extreme of deficiency (לאנישני). Cf. H. Deot, I, 5; III, 1; וואתרחן ווי ווי שלא יאכל בשר ולא ישתה יין וכ' clearly means the extreme of the too little.

4 See Hebrew text, c. IV, pp. 19–20, n. 17. On the gloss אהנחת ממוצעת, introduced here in some Mss. and edd., see Hebrew text, c. IV, p. 20, note. This gloss seems to go back to *Eth. Nic.*, II, 7, "He that is as he

and self-abasement: contentedness, between avarice and slothful indifference; and magnificence, between meanness and profusion. [Since definite terms do not exist in our language with which to express these latter qualities, it is necessary to explain their content, and tell what the philosophers meant by them. A man is called magnificent whose whole intention is to do good to others by personal service, by money, or advice, and with all his power, but without meanwhile bringing suffering or disgrace upon himself. That is the medium line of conduct. The mean man is one who does not want others to succeed in anything, even though he himself may not thereby suffer any loss, hardship, or injury. That is the one extreme. The profuse man, on the contrary, is one who willingly performs the above-mentioned deeds, in spite of the fact that thereby he brings upon himself great injury, or disgrace, terrible hardship, or considerable loss. That is the other extreme.<sup>1</sup>] Gentleness is the mean between irascibility and insensibility to shame and disgrace; and modesty, between impudence and shamefacedness.<sup>2</sup> [The explanation of these latter

should be may be called friendly, and his mean state friendliness; he that exceeds, if it be without any interested motive, somewhat too complaisant, if with such motive, a flatterer; he that is deficient and in all instances unpleasant, quarrelsome and cross."

<sup>1</sup> The virtue which I. T. explains here, owing to the inadequacy of the Hebrew terms, is the one which Aristotle calls magnificence (I. T.'s מוב מוב The excess is want of taste or vulgar profusion (לכ ). The excess is want of taste or vulgar profusion (לכ (תרון מוב הלכב). See Eth. Nic., loc. cit. According to Aristotle, magnificence is a higher kind of liberality (הנכיה), and consists of the spending of money on a grand scale, with taste and propriety. It is prompted by a desire for what is noble, concerning itself with the services of religion, public works, and so forth. The vulgar man, whose object is ostentation, offends with excessive splendor, while the mean man, on the other hand, through timidity and constant fear of expense, even though he does expend large amounts, mars the whole effect by some petty characteristic of meanness (*ibid.*, IV, 2). I. T. has, accordingly, incorrectly explained the terms and the call of the provide the terms of terms

<sup>2</sup> See *H. Deot*, I, and II for a list and discussion of the virtues. Aristotle mentions and discussess the following virtues in *Eth. Nic.*; courage (II, 7, and III, 6-9), perfected self-mastery or temperance (II, 7, and III, 10-11), liberality (II, 7, and IV, 1), magnificence (II, 7 and IV, 2), greatness of soul (II, 7, and IV, 3), love of honor (II, 7, and IV, 4), terms, gleaned from the sayings of our sages (may their memory be blessed!) seems to be this. In their opinion, a modest man is one who is very bashful, and therefore modesty is the mean. This we gather from their saying, "A shamefaced man cannot learn".<sup>1</sup> They also assert, "A modest man is worthy of Paradise"<sup>2</sup>, but they do not say this of a shamefaced man. Therefore, I have thus arranged them."<sup>3</sup>] So it is with the other qualities. One does not necessarily have to use conventional terms for these qualities, if only the ideas are clearly fixed in the mind.<sup>4</sup>

It often happens, however, that men err as regards these qualities, imagining that one of the extremes is good, and is a virtue. Sometimes, the extreme of the too much is considered noble, as when temerity is made a virtue, and those who recklessly risk their lives are hailed as heroes. Thus, when people see a man, reckless to the highest degree, who runs deliberately into danger, intentionally tempting death, and escaping only by mere chance, they laud such a one to the skies, and say that he is a hero. At other times, the opposite extreme, the too little, is greatly esteemed, and the coward<sup>5</sup> is considered a man of forbearance; the idler, as being a person of a contented disposition; and he, who by the dullness of his nature is callous to every joy, is praised as a man of moderation, [that is, one who eschews sin]. In like manner, profuse liberality and extreme lavishness are erroneously extolled as excellent characteristics.<sup>6</sup> This is, however, an absolutely mistaken view, for the really praiseworthy

<sup>1</sup> Abot, II, 5. <sup>2</sup> Abot, V, 20. <sup>3</sup> See Hebrew text, c. IV, p. 21, n. 16. <sup>4</sup> Aristotle also mentions the paucity of terms to express the nice distinctions he makes (*Eth. Nic.*, II, 7).

<sup>5</sup> Better, "the apathetic"; see Hebrew text, c. IV, p. 21, n. 27.

<sup>6</sup> Cf. *Eth. Nic.*, II, 9, "for we ourselves sometimes praise those who are defective in this feeling (anger), and we call them gentle; at another, we term the hot-tempered manly and spirited."

gentleness (II, 7, and IV, 5), friendliness (II, 7, and IV, 6), truthfulness (II, 7. and IV, 7), jocularity or liveliness (II, 7, and IV, 8), and modesty (II, 7, and IV, 9). Cf., also, *Eudemian Ethics*, II, 3, where a formal table is given containing fourteen virtues and their respective pairs of extremes; and *Mag. Mor.* I, 20 ff.

is the medium course of action to which every one should strive to adhere, always weighing his conduct carefully, so that he may attain the proper mean.

Know, moreover, that these moral excellences or defects cannot be acquired, or implanted in the soul, except by means of the frequent repetition of acts resulting from these qualities, which, practised during a long period of time, accustoms us to them.<sup>1</sup> If these acts performed are good ones, then we shall have gained a virtue; but if they are bad, we shall have acquired a vice. Since, however, no man is born with an innate virtue or vice, as we shall explain in Chapter VIII, and, as every one's conduct from childhood up is undoubtedly influenced by the manner of living of his relatives and countrymen,<sup>2</sup> his conduct may be in accord with the rules of moderation; but, then again, it is possible that his acts may incline towards either extreme, as we have demonstrated, in which case, his soul becomes diseased.<sup>3</sup> In such a contingency, it is proper for him to resort to a cure, exactly as he would were his body suffering from an illness. So, just as when the equilibrium of the physical health is disturbed,<sup>4</sup> and we note which way it is tending in order to force it to go in exactly the opposite direction until it shall return to its proper condition, and, just as when the proper adjustment is reached, we cease this operation, and have recourse to that which will maintain the proper balance, in exactly the same way must we adjust the moral equilibrium.<sup>5</sup>

<sup>1</sup> Cf. Yoma, 86b; Sotah, 22a, "As soon as a man has committed a sin and repeated it, it becomes to him a permitted act".

<sup>2</sup> Cf. *H. Deot*, VI, 1, "The natural disposition of the human mind occasions man to be influenced in his opinions and actions by those with whom he associates, and his conduct to be dependent on that of his friends and countrymen".

<sup>3</sup> On the acquisition of virtues and vices, see *Eth. Nic.*, II, 1-3; and *H. Deot*, I, 2, 7. See below c. VIII, p. 85ff.

<sup>4</sup> Cf. *Eth. Nic.*, II, 2, "for excessive training impairs the strength as well as deficient; meat and drink, in like manner, in too great or too small quantities, impair the health; while in due proportion they cause increase, and preserve it".

<sup>5</sup> Cf. H. Deot, II, 2. The same thought is expressed by Aristotle in *Eth. Nic.*, II, 9. If we find ourselves at one of the faulty extremes, we

58

Let us take, for example, the case of a man in whose soul there has developed a disposition [of great avarice] on account of which he deprives himself [of every comfort in life], and which, by the way, is one of the most detestable of defects, and an immoral act, as we have shown in this chapter. If we wish to cure this sick man, we must not command him merely [to practise] deeds of generosity, for that would be as ineffective as a physician trying to cure a patient consumed by a burning fever by administering mild medicines, which treatment would be inefficacious. We must, however, induce him to squander so often, and to repeat his acts of profusion so continuously until that propensity which was the cause of his avarice has totally disappeared. Then, when he reaches that point where he is about to become a squanderer, we must teach him to moderate his profusion, and tell him to continue with deeds of generosity, and to watch out with due care lest he relapse either into lavishness or niggardliness.1

must drag ourselves away in the opposite direction, for by bending ourselves a long way back from the erroneous extreme, allowing for the recoil, as when one straightens a crooked piece of timber, we shall at length arrive at the proper mean. Punishment of sin also, according to M., forces the culprit to the other extreme of the sin committed. Thus, if a man sin as regards property, he must spend his money liberally in the service of God; if he has indulged in sinful bodily enjoyments, he must chastise his body with fasting, privation, and the like. This practice should even extend itself to man's intellectual failings, which may cause him to believe some false doctrine, a fault that is to be remedied by turning one's thoughts entirely away from wordly affairs, and devoting them exclusively to intellectual exercises, and carefully reflecting upon those beliefs in which he should have faith (Moreh, III, 46). Compare with this Aristotle's theory as regards correction, according to which the remedies are of such a nature as to be the contraries of the ills they seek to cure (Eth. Nic., II, 2).

<sup>1</sup> Cf. *H. Deot*, II, 2, "How shall he cure them (the moral ills)? The sages tell the wrathful man that if he is accustomed to scold and curse he should train himself never to give vent to these feelings, and that he should continue this course a long while, until he has eradicated wrath from his heart. If he is haughty let him train himself to be humble, let him clothe himself in ragged garments which humiliate those who wear them, and let him do similar acts, until he has uprooted his pride, and

If, on the other hand, a man is a squanderer, he must be directed to practise strict economy, and to repeat acts of niggardliness. It is not necessary, however, for him to perform acts of avarice as many times as the mean man should those of profusion. This subtle point, which is a canon and secret of the science of medicine, tells us that it is easier for a man of profuse habits to moderate them to generosity, than it is for a miser to become generous. Likewise, it is easier for one who is apathetic [and eschews sin] to be excited to moderate enjoyment, than it is for one, burning with passion, to curb his desires. Consequently, the licentious man must be made to practise restraint more than the apathetic man should be induced to indulge his passions; and, similarly, the coward requires exposure to danger more frequently than the reckless man should be forced to cowardice. The mean man needs to practise lavishness to a greater degree than should be required of the lavish to practise meanness. This is a fundamental principle of the science of curing moral ills, and is worthy of remembrance.

On this account, the saintly ones<sup>1</sup> were not accustomed to cause their dispositions to maintain an exact balance between the two extremes, but deviated somewhat, by way of [caution and] restraint, now to the side of exaggeration, and now to that of deficiency. Thus, for instance, abstinence would incline to some degree towards excessive denial of all pleasures; valor would approach somewhat towards temerity; generosity to lavishness; modesty to extreme humility,<sup>2</sup>

<sup>1</sup> See infra, c. VI; and M.'s Commentary on Abot, V, 7. 11.

<sup>2</sup> M. departs from strict adherence to the Aristotelian doctrine of the mean, which Aristotle himself does, at times, and especially as regards the virtue of justice. M. states here that the deviation from the mean on the part of the saints was because of caution and restraint. Later, in *H. Deot*, I, 5, he expands this thought in drawing a distinction between the wise

returned to the middle course which is the moral one; and, when he has done so, let him continue in it all his days. He should act in a similar way with all his characteristics. If he is far from the middle course, at one extreme, let him force himself to go to the other, and accustom himself fully to it, until he returns to the proper course, which is the medial trait as regards each characteristic".

#### and so forth. This is what the rabbis hinted at, in their

man (חכם) and the saint (חסיד). Wise men cling to the exact middle course, but "the early saints were accustomed to deviate in their characteristics from the middle course towards either one or the other extreme, now making one characteristic tend towards the extreme of deficiency, and now another towards that of excess. This is doing 'more than the strict letter of the law demands'." In regard to the two characteristics, pride and anger, M. states, in some instances, the Aristotelian view which considers the medium course the virtue, only to depart from it at other times, and, following the Bible and Talmud, considers the extreme the virtue. Thus, in this chapter, pride (גאוה) is the one extreme, self-abasement (שפלות הרוח) the other, and humility (ענוה), the mean, is the virtue; anger (כעס) is the excess, insensibility to shame and disgrace (הער הרגשה חרפה) ובוו) the deficiency, and mildness (סבלנות), the mean, is the virtue. In H. Deot, I, 4, the medium course (בינוני), likewise, in respect to anger, is designated as the virtue. Man should not be insensible to anger (ולא כמת) , although he should give vent to his wrath only at great provocation (לא יכעום אלא על רבר גדול). In his Commentary on Abot, IV, 4 (Rawicz, Commentar, pp. 78-80), and in H. Deot, II, 3, M. asserts, however, that excessive humility and complete absence of anger are the virtues, and not the medium course. The passage in *Deot* is as follows, "There are, however, some dispositions in regard to which it is wrong to pursue even a middle course, but the contrary extreme is to be embraced, as, for instance, in respect to pride. One does not follow the proper path by merely being humble. Man should be very humble and extremely meek. To this end, Scripture says of Moses, our master, that he was 'very humble' (Num. XII, 3), and not that he was simply humble. Therefore, the sages command us, 'Be thou very humble' (Abot, IV, 4), and say, furthermore, that all who are proud-hearted deny an important principle of our faith, for Scripture says, 'Thy heart will become uplifted, and thou wilt forget the Lord thy God' (Deut. VIII, 14), and they also say, 'he who is presumptuous, even to a slight degree deserves excommunication'. In like manner, anger is a very bad characteristic; one should go to the opposite extreme and school himself to be without wrath, even as regards a matter at which it might seem proper to show anger ..... The Rabbis of old said, 'Whoever allows himself to be carried away by his wrath is like a worshipper of idols' (Nedarim, 22a). Futhermore, they said, 'If a wise man becomes angry, his wisdom forsakes him; if a prophet, his inspiration departs from him' (Pesahim, 66b), and, 'Those that abandon themselves to their angry passions do not deserve to live' (Pesahim 113b). Therefore, they recommend total absence of anger, so that a man may thus train himself never to feel it, even at those things which naturally would provoke one to wrath. The proper course to pursue, and the way of the righteous, is that 'they are insulted, but do not insult; they hear themselves reviled, and

saying, "Do more than the strict letter of the law demands." 1

When, at times, some of the pious ones deviated to one extreme by fasting, keeping nightly vigils<sup>2</sup>, refraining from eating meat or drinking wine, renouncing sexual intercourse, clothing themselves in woolen and hairy garments, dwelling in the mountains, and wandering about in the wilderness, they did so, partly as a means of restoring the health of their souls, as we have explained above, and partly because of the immorality of the towns-people.<sup>3</sup> When the pious saw that they themselves might become contaminated by association with evil men, or by constantly seeing their actions, fearing that their own morals might become corrupt on account of contact with them, they fled to the wildernesses far from their society, as the prophet Jeremiah said, "Oh that some one would grant me in the wilderness the dwelling of a wanderer, and I would quit my people and abandon them; for they are all adulterers, a troop of faithless evil-doers."4 When the ignorant observed saintly men acting thus, not knowing their motives, they considered their deeds of themselves virtuous, and so, blindly imitating their acts, thinking thereby to become like them, chastised their bodies with all kinds of afflictions, imagining that they had acquired perfection and moral worth, and that by this means man would approach nearer to God, as if He hated the human body, and desired its destruction. It never dawned upon them, however, that these actions were bad and resulted in moral imperfection of the soul. Such men can only be compared to one who, ignorant of the art of healing, when he sees skilful physicians administering to those at the point of death [purgatives known

4 Jer. IX, 1.

answer not; they do good from pure motives of love; they rejoice amidst their sufferings, and of them it is said, 'Those that love him are like the sun going forth in its might' (Judges V, 31, Shabbat, 38b)". See Rosin, *Ethih*, p. 87, n. 5; Cohen, *Charakteristik*, in *Moses ben Maimon*, I, pp. 112-116. See, however, *supra*, p. 54, note 1, for biblical and Talmudical passages which support the doctrine of the medium course.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baba Mezia, 358: עשית הדין.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> To study Torah.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. H. Deot, VI, 1, and H. Nedarim, XIII, 23.

in Arabic as] colocynth, scammony, aloe, and the like, and depriving them of food, in consequence of which they are completely cured and escape death, foolishly concludes that since these things cure sickness, they must be all the more efficacious in preserving the health, or prolonging life. If a person should take these things constantly, and treat himself as a sick person, then he would really become ill. Likewise, those who are spiritually well, but have recourse to remedies, will undoubtedly become morally ill.

The perfect Law which leads us to perfection-as one who knew it well testifies by the words, "The Law of the Lord is perfect restoring the soul; the testimonies of the Lord are faithful making wise the simple"1-recommends none of these things (such as self-torture, flight from society etc.). On the contrary, it aims at man's following the path of moderation, in accordance with the dictates of nature, eating, drinking, enjoying legitimate sexual intercourse, all in moderation, and living among people in honesty and uprightness, but not dwelling in the wilderness or in the mountains, or clothing oneself in garments of hair and wool, or afflicting the body. The Law even warns us against these practices, if we interpret it according to what tradition tells us is the meaning of the passage concerning the Nazarite, "And he (the priest) shall make an atonement for him because he hath sinned against the soul."<sup>2</sup> The Rabbis ask, "Against what soul has he sinned? Against his own soul, because he has deprived himself of wine. Is this not then a conclusion a minori ad majus? If one who deprives himself merely of wine must bring an atonement, how much more incumbent is it upon one who denies himself every enjoyment."3

By the words of our prophets and of the sages of our Law, we see that they were bent upon moderation and the care of their souls and bodies, in accordance with what the Law prescribes and with the answer which God gave through His

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ps. XIX, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Num. VI, 11.

<sup>\*</sup> Nazir, 19a, 22a; Ta'anit, 11a; Baba Kamma, 91b; Nedarim, 10a; cf. M.'s Commentary on Abot, V, 15.

prophet to those who asked whether the fast-day once a year should continue or not. They asked Zechariah, "Shall I weep in the fifth month with abstinence as I have done already these many years?"<sup>1</sup> His answer was, "When ye fasted and mourned in the fifth and in the seventh (month) already these seventy years, did ye in anywise fast for me, yea for me? And if ye do eat and if ye do drink are ye not yourselves those that eat and yourselves those that drink?"<sup>2</sup> After that, he enjoined upon them justice and virtue alone, and not fasting, when he said to them, "Thus hath said the Lord of Hosts. Execute justice and show kindness and mercy every man to his brother."<sup>3</sup> He said further, "Thus hath said the Lord of Hosts, the fastday of the fourth, and the fast-day of the fifth, and the fast of seventh, and the fast of the tenth (month) shall become to the house of Judah gladness, and joy, and merry festivals; only love ye truth and peace."4. Know that by "truth" the intellectual virtues are meant, for they are immutably true, as we have explained in Chapter II, and that by "peace" the moral virtues are designated, for upon them depends the peace of the world.

But to resume. Should those of our co-religionists-and it is of them alone that I speak-who imitate the followers of other religions, maintain that when they torment their bodies, and renounce every joy, that they do so merely to discipline the faculties of their souls by inclining somewhat to the one extreme, as is proper, and in accordance with our own recommendations in this chapter, our answer is that they are in error, as I shall now demonstrate. The Law did not lay down its prohibitions, or enjoin its commandments, except for just this purpose, namely, that by its disciplinary effects we may persistently maintain the proper distance from either extreme. For, the restrictions regarding all the forbidden foods, the prohibitions of illicit intercourse, the fore-warning against prostitution, the duty of performing the legal marriage-rites --- which, nevertheless, does not permit intercourse at all times, as, for instance, during the period of menstruation, and after child-birth, besides its

· Ibid., VIII, 9.

<sup>2</sup> Ibid., VII, 6.

3 Ibid., VII, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zech. VII, 3.

being otherwise restricted by our sages, and entirely interdicted during the daytime, as we have explained in the *Tractate Sanhedrin*—all of these God commanded in order that we should keep entirely distant from the extreme of the inordinate indulgence of the passions, and, even departing from the exact medium, should incline somewhat towards self-denial, so that there may be firmly rooted in our souls the disposition for moderation.<sup>1</sup>

Likewise, all that is contained in the Law concerning the giving of tithes, the gleaning of the harvest, the forgotten sheaves, the single grapes, and the small bunches in the vineyards for the poor, the law of the Sabbatical year, and of the Jubilee, the giving of charity according to the wants of the needy one, all these approach the extreme of lavishness to be practised in order that we may depart far from its opposite, stinginess, and thus, nearing the extreme of excessive prodigality, there may become instilled in us the quality of generosity.<sup>2</sup> If you should test most of the commandments from this point of view, you would find that they are all for the discipline and guidance of the faculties of the soul. Thus, the Law forbids revenge, the bearing of a grudge, and blood-revenge by saving, "Thou shalt not avenge nor bear any grudge";<sup>3</sup> "thou shalt surely unload with him" 4 (the ass of him who hates you); "thou shalt surely help him to lift them up again"<sup>5</sup> (thy brother's ass or ox which has fallen by the way). These commandments are intended to weaken the force of wrath or anger. Likewise, the command, "Thou shalt surely bring them back" 6 (thy brother's ox or lamb which has gone astray), is meant to remove the disposition of avarice. Similarly, "Before the hoary head shalt thou rise up, and honor the face of the old man",<sup>7</sup> "Honor thy father and thy mother"<sup>8</sup> etc., "thou shalt not depart from the sentence which they may tell thee"9 etc., are intended to do away with boldness, and to produce modesty. Then, in order to keep away from the other extreme, i. e. of excessive bashful-

)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Moreh, III, 35, and H. Deot, III. <sup>2</sup> Cf. Moreh, III, 39. <sup>3</sup> Lev. XIX, 18. <sup>4</sup> Ex. XXIII, 5. <sup>5</sup> Deut. XXII, 4. <sup>6</sup> Ibid., XXII, 1. <sup>7</sup> Lev. XIX, 32. <sup>8</sup> Ex. XX, 12. <sup>9</sup> Deut. XVII, 11.

ness, we are told, "Thou shalt indeed rebuke thy neighbor" etc.,1 "thou shalt not fear him"<sup>2</sup> (the false prophet) etc., so that excessive bashfulness, too, should disappear, in order that we pursue the medium course. Should, however, anyone-who would without doubt be foolish if he did so-try to enforce these commands with additional rigor, as, for instance, by prohibiting eating and drinking more than does the Law, or by restricting connubial intercourse to a greater degree, or by distributing all of his money among the poor, or using it for sacred purposes more freely than the Law requires, or by spending it entirely upon sacred objects and upon the sanctuary, he would indeed be performing improper acts, and would be unconsciously going to either one or the other extreme, thus forsaking completely the proper mean. In this connection, I have nerver heard a more remarkable saying than that of the Rabbis, found in the Palestinian Talmud, in the ninth chapter of the treatise Nedarim, where they greatly blame those who bind themselves by oaths and vows, in consequence of which they are fettered like prisoners. The exact words they use are, "Said Rabbi Iddai, in the name of Rabbi Isaac, 'Dost thou not think that what the Law prohibits is sufficient for thee that thou must take upon thyself additional prohibitions?"<sup>3</sup>

Ì

-

From all that we have stated in this chapter, it is evident that it is man's duty to aim at performing acts that observe the proper mean, and not to desist from them by going to one extreme or the other, except for the restoration of the soul's health by having recourse to the opposite of that from which the soul is suffering. So, just as he who, acquainted with the science of medicine, upon noting the least sign of a change for the worse in his health, does not remain indifferent to it, but prevents the sickness from increasing to a degree that will require recourse to violent remedies, and just as when a man, feeling that one of his limbs has become affected, carefully nurses it, refraining from things that are injurious to it, and applying every remedy that will restore it to its healthy condition, or at

י Lev. XIX, 17. י Deut. XVIII, 22. י Yer. Nedarim, IX, 1; ed. Krotoschin, 41b: אלא שאתה מכקש לאסור עליך. least keep it from getting worse, likewise, the moral man will constantly examine his characteristics, weigh his deeds, and daily investigate his psychic condition; and if, at any time, he finds his soul deviating to one extreme or another, he will immediately hasten to apply the proper remedy, and not suffer an evil aptitude to acquire strength, as we have shown, by a constant repetition of that evil action which it occasioned. He is, likewise, bound to be mindful of his defects, and constantly to endeavor to remedy them, as we have said above, for it is impossible for any man to be free from all faults.<sup>1</sup> Philosophers tell us that it is most difficult and rare to find a man who, by his nature, is endowed with every perfection, moral as well as mental.<sup>2</sup> This thought is expressed often in the prophetical books, as, "Behold in his servants he putteth no trust, and his angels he chargeth with folly", 3 "How can man be justified with God? or how can be pure one that is born of woman?"4, and Solomon says of mankind in general, "For no man is so righteous upon earth that he should do always good, and never sin".5

Thou knowest, also, that God said to our teacher Moses, the master of former and later ages, "Because ye have not confided in me, to sanctify me"<sup>6</sup>, "because ye rebelled against my order at the waters of Meribah"<sup>7</sup>, "because ye did not sanctify me".<sup>8</sup> All this (God said) although the sin of Moses consisted merely in that he departed from the moral mean of patience to the extreme of wrath in so far as he exclaimed, "Hear now ye rebels"<sup>9</sup> etc., yet for this God found fault with him that such a man as he should show anger in the presence of the entire community of Israel, where wrath is unbecoming. This was a profanation of God's name, because men imitated the words and conduct of Moses, hoping thereby to attain temporal and eternal happiness. How could he, then, allow his wrath free play, since it is a pernicious characteristic, arising, as we have shown, from an evil psychic condition? The divine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Moreh, III, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. M.'s Commentary on Abot, V, I4 (Rawicz, Commentar, p. 100). See Eth. Nic., VII, 1, "it is a rare thing for a man to be godlike". <sup>3</sup> Job IV, 18. <sup>4</sup> Ibid., XXV, 4. <sup>5</sup> Eccl. VII, 20. <sup>6</sup> Num. XX, 12.

<sup>7</sup> *Ibid.*, XX, 24. <sup>6</sup> Deut. XXXII, 51. <sup>9</sup> Num. XX, 10.

words, "Ye (Israel) have rebelled against me" are, however, to be explained as follows. Moses was not speaking to ignorant and vicious people, but to an assembly, the most insignificant of whose women, as the sages put it, were on a plane with Ezekiel, the son of Buzi.<sup>1</sup> So, when Moses said or did anything, they subjected his words or actions to the most searching examination.<sup>2</sup> Therefore, when they saw that he waxed wrathful, they said, "He has no moral imperfection, and did he not know that God is angry with us for demanding water, and that we have stirred up the wrath of God, he would not have been angry with us". However, we do not find that when God spoke to Moses about this matter He was angry, but on the contrary, said, "Take the staff ... and give drink to the congregation and their cattle".3

We have, indeed, digressed from the subject of this chapter. but have, I hope, satisfactorily solved one of the most difficult passages of Scripture concerning which there has been much arguing in the attempt to state exactly what the sin was which Moses committed. Let what others have said be compared with our opinion, and the truth will surely prevail.

Now, let me return to my subject. If a man will always carefully discriminate as regards his actions, directing them to the medium course, he will reach the highest degree of perfection possible to a human being, thereby approaching God,4 and sharing in His happiness. This is the most acceptable way of serving God which the sages, too, had in mind when they wrote the words, "He who ordereth his course aright is worthy of seeing the salvation of God, as it is said, 'to him that ordereth his course aright will I show, will I show the salvation of Do not read wesam but wesham derek".6 God!'5 Shumah means "weighing" and "valuation". This is exactly the idea which we have explained in this chapter.

This is all we think necessary to be said on this subject.

4 See below, c. VII, n. 5a. On nearness to God (התקרבות), see Cohen, Charakteristik, etc., in Moses b. Maimon, vol. I, pp. 106, and 124. 6 Sotah, 5b; Mo'ed Katan, 5a.

<sup>5</sup> Ps. L. 23.

י Mekilta to בשלח (Ex. XV, 2). <sup>2</sup> See Morch, I, 4, on the interpretation of Ex. XXIII, 8. <sup>3</sup> Num. XX, 8.

# CHAPTER V

## CONCERNING THE APPLICATION OF MAN'S PSYCHIC FACULTIES TOWARDS THE ATTAINMENT OF A SINGLE GOAL 1

As we have explained in the preceding chapter, it is the duty of man to subordinate all the faculties of his soul to his reason. He must keep his mind's eye fixed constantly upon one goal, namely, the attainment of the knowledge of God 2 (may He be blessed!), as far as it is possible for mortal man to know Him. Consequently, one must so adjust all his actions, his whole conduct, and even his very words, that they lead to this goal, in order that none of his deeds be aimless, and thus retard the attainment of that end. So, his only design in eating, drinking, cohabiting, sleeping, waking, moving about, and resting should be the preservation of bodily health, while, in turn, the reason for the latter is that the soul and its agencies may be in sound and perfect condition, so that he may readily acquire wisdom, and gain moral and intellectual virtues, all to the end that man may reach the highest goal of his endeavors.

Accordingly, man will not direct his attention merely to obtain bodily enjoyment, choosing of food and drink and the other things of life only the agreeable, but he will seek out the most useful, being indifferent whether it be agreeable or not. There are, indeed, times when the agreeable may be

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For a discussion of the contents of this chapter, see Jaraczewski, *ZPhKr*, XLVI, pp. 2–13, and Rosin, *Ethik*, p. 105 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Ibn Daud, *Emunah Ramah*, III, and *Moreh*, III, 51. See I. Friedlaender, *Der Stil des Maimonides*, in *Moses b. Maimon*, I, p. 430.

used from a curative point of view, as, for instance, when one suffers from loss of appetite, it may be stirred up by highly seasoned delicacies and agreeable, palatable food. Similarly. one who suffers from melancholia may rid himself of it by listening to singing and all kinds of instrumental music, by strolling through beautiful gardens and splendid buildings, by gazing upon beautiful pictures, and other things that enliven the mind, and dissipate gloomy moods. The purpose of all this is to restore the healthful condition of the body, but the real object in maintaining the body in good health is to acquire wisdom. Likewise, in the pursuit of wealth, the main design in its acquisition should be to expend it for noble purposes, and to employ it for the maintenance of the body and the preservation of life, so that its owner may obtain a knowledge of God, in so far as that is vouchsafed unto man.

From this point of view, the study of medicine has a very great influence upon the acquisition of the virtues and of the knowledge of God, as well as upon the attainment of true, spiritual happiness. Therefore, its study and acquisition are pre-eminently important religious activities, and must not be ranked in the same class with the art of weaving, or the science of architecture, for by it one learns to weigh one's deeds, and thereby human activities are rendered true virtues. The man who insists upon indulging in savory, sweetsmelling and palatable food-although it be injurious, and possibly may lead to serious illness or sudden death-ought, in my opinion, to be classed with the beasts. His conduct is not that of a man in so far as he is a being endowed with understanding, but it is rather the action of a man in so far as he is a member of the animal kingdom, and so "he is like the beasts who perish".1 Man acts like a human being only when he eats that which is wholesome, at times avoiding the agreeable, and partaking of the disagreeable in his search for the beneficial. Such conduct is in accordance with the dictates of reason, and by these acts man is distinguished from all other beings. Similarly, if a man satisfy his sexual passions whenever he has the desire, regardless

1 Ps. XLIX, 13.

#### THE EIGHT CHAPTERS—V

of good or ill effects, he acts as a brute, and not as a man.<sup>1</sup>

It is possible, however, for one to shape one's conduct entirely from the point of view of utility, as we have stated, with no aim beyond that of maintaining the health of the body, or guarding against disease. Such a one does not deserve to be called virtuous, for, just as he strives for the enjoyment of good health, another like him may have as his aim the gratification of eating, or of sexual intercourse, none of which actions leads towards the true goal. The real duty of man is, that in adopting whatever measures he may for his well-being and the preservation of his existence in good health, he should do so with the object of maintaining a perfect condition of the instruments of the soul, which are the limbs of the body, so that his soul may be unhampered, and he may busy himself in acquiring the moral and mental virtues. So it is with all the sciences and knowledge man may learn. Concerning those which lead directly to this goal, there is naturally no question; but such subjects as mathematics, the study of conic sections,<sup>2</sup> mechanics, the various problems of geometry,<sup>3</sup> hydraulics, and many others of a similar nature, which do not tend directly towards that goal, should be studied for the purpose of sharpening the mind, and training the mental faculties by scientific investigations, so that man may acquire intellectual ability to distinguish demonstrative proofs from others, whereby he will be enabled to comprehend the essence of God. Similarly, in regard to man's conversation, he should speak only of those things that will be conducive to the true welfare of his soul and body, or that will tend to avert injury from them, whether his words concern themselves with science, or virtue, or praise of virtue or of a virtuous man, or with censure of vice or of a vicious person; for to express contempt for those who are loaded with vice, or to

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. *H. Deot*, III, 2, and *Moreh*, III. 8, "Those who desire to be men in truth, and not brutes, having only the appearance and shape of men, must constantly endeavor to reduce the wants of the body, such as eating, cohabiting, drinking, anger, and all vices originating in lust and passion."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Wolff, Acht Capitel, p. 38, n. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See Sachs, Beiträge, vol. II, p. 78; and Rawicz, Commentar, p. 22.

depict their deeds as contemptible—if done for the purpose of disparaging them in the eyes of other men who may avoid them, and not do as they do—is indeed a virtuous duty. Does not Scripture say, "After the doings of the land of Egypt ..... ye shall not do, ..... and after the doings of the land of Canaan"?<sup>1</sup> Also, the story of the Sodomites and all the passages occuring in Scripture, which censure those laden with vice, and represent their doings as disgraceful, and those passages which praise and hold the good in high esteem, endeavor, as I have said, to induce man to follow the paths of the righteous, and to shun the way of the wicked.

If man has this as his ideal, he will dispense with many of his customary deeds, and refrain from a great deal of ordinary conversation.<sup>2</sup> He who follows this line of conduct will not trouble himself with adorning his walls with golden ornaments. nor with decorating his garments with golden fringe, unless it be for the purpose of enlivening his soul, and thus restoring it to health, or of banishing sickness from it, so that it shall become clear and pure, and thus be in the proper condition to acquire wisdom. Therefore, our Rabbis of blessed memory say, "It is becoming that a sage should have a pleasant dwelling, a beautiful wife, and domestic comfort";<sup>3</sup> for one becomes weary, and one's mind dulled by continued mental concentration upon difficult problems. Thus, just as the body becomes exhausted from hard labor, and then by rest and refreshment recovers, so is it necessary for the mind to have relaxation by gazing upon pictures and other beautiful objects, that its weariness may be dispelled. Accordingly, it is related that when the Rabbis became exhausted from study, they were accustomed to engage in entertaining conversation<sup>4</sup> (in order to refresh themselves). From this point of view, therefore, the use of pictures and embroideries for beautifying the house, the furniture, and the clothes is not to be considered immoral nor unnecessary.

Know that to live according to this standard is to arrive at

72

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lev. XVIII, 3. discussion of this subject. <sup>2</sup> See H. Deot, II, 4, and 5, for a further <sup>3</sup> Shabbat, 25b.

<sup>4</sup> Cf. ibid., 30b : כי הא דרבה מקמי דפתח להו לרבגן אמר מילתא דבדיחותא וכ':

a very high degree of perfection, which, in consequence of the difficulty of attainment, only a few, after long and continuous perseverance on the paths of virtue, have succeeded in reaching. If there be found a man who has accomplished this—that is one who exerts all the faculties of his soul, and directs them towards the sole ideal of comprehending God, using all his powers of mind and body, be they great or small, for the attainment of that which leads directly or indirectly to virtue—I would place him in a rank not lower than that of the prophets. Such a man, before he does a single act or deed, considers and reflects whether or not it will bring him to that goal, and if it will, then, and then only, does he do it.

Such striving does the Almighty require of us, according to the words, "Thou shalt love the Lord thy God with all thy heart, and with all thy soul, and with all thy might",<sup>1</sup> that is, with all the faculties of thy soul, each faculty having as its sole ideal the love of God.<sup>2</sup> The prophets, similarly, urge us on in saying, "In all thy ways know Him",<sup>3</sup> in commenting upon which the sages said, "even as regards a transgression (of the ritual or ceremonial law),"<sup>4</sup> meaning thereby that thou shouldst set for every action a goal, namely, the truth, even though it be, from a certain point of view, a transgression.<sup>5</sup> The sages of blessed memory, too, have summed up this idea in so few words and

H 1

<sup>4</sup> Berakot, 63a. This does not imply that the end justifies the means; that crime may be committed to bring about religious or charitable ends. It refers only to the violation of the ceremonial or ritual laws, as the breaking of the Sabbath, and eating on Yom Kippur, for the sake of saving life, etc. Cf. Ketubot, 5a, "You must remove debris to save a life on the Sabbath"; and Shabbat, 30 b, "Better to extinguish the light on the Sabbath than to extinguish life, which is God's light", etc. The distinction in regard to the various kinds of transgressions which M. makes below, Chapter VI, pp. 76-78, applies here. See Shemonah Perakim, ed. Wolf, 1876, p. 53, n. 5.

<sup>5</sup> Cf. M.'s Commentary on Berakot, IX, 5: בכל לבבך בשני יצריך ביצר המוב I. Cf. also his Commentary on Abot, V, 20 (Rawicz, Commentar, p. 108), and Moreh, III, 22 (end).

<sup>1</sup> Deut. VI, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Moreh, I, 39 (end) which refers to this passage in the Perakim, and to the Mishneh Torah (Yesode ha-Torah, II, 2).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Prov. III, 6.

so concisely, at the same time elucidating the whole matter with such complete thoroughness, that when one considers the brevity with which they expressed this great and mighty thought in its entirety, about which others have written whole books and yet without adequately explaining it, one truly recognizes that the Rabbis undoubtedly spoke through divine inspiration. This saying is found among their precepts (in this tractate), and is, "Let all thy deeds be done for the sake of God".<sup>1</sup> —

This, then, is the thought we have been dwelling upon in the present chapter, and what we have said must be considered sufficient for the needs of this introduction.<sup>2</sup>



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abot, II, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> That is, the Shemonah Perakim, which constitute M.'s introduction to his Commentary on Abot. See Introduction, p. 5.

H. Deot, III, 3 contains a summary of the contents of the latter part of this chapter.

## CHAPTER VI

## CONCERNING THE DIFFERENCE BETWEEN THE SAINTLY [OR HIGHLY ETHICAL] MAN AND HIM WHO [SUBDUES HIS PASSIONS AND] HAS SELF-RESTRAINT <sup>1</sup>

PHILOSOPHERS maintain that though the man of self-restraint performs moral and praiseworthy deeds, yet he does them desiring and craving all the while for immoral deeds, but, subduing his passions and actively fighting against a longing to do those things to which his faculties, his desires, and his psychic disposition excite him, succeeds, though with constant vexation and irritation, in acting morally. The saintly man, however, is guided in his actions by that to which his inclination and disposition prompt him, in consequence of which he acts morally from innate longing and desire uePhilosophers unanimously agree that the latter is superior to, and more perfect than, the one who has to curb his passions, although they add that it is possible for such a one to equal the saintly man in many regards. In general, however, he must necessarily be ranked lower in the scale of virtue, because there lurks within him the desire to do evil, and, though he does not do it, yet because his inclinations are all in that direction, it denotes the presence of an immoral psychic disposition. Solomon, also, entertained the same idea when he said, "The soul of the wicked desireth evil",<sup>2</sup> and, in regard to the saintly man's rejoicing in doing good, and the discontent experienced by him,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> On the contents of this chapter, see Jaraczewski, ZPhKr, XLVI, pp. 13-14, and Rosin, Ethik, p. 92ff. See Schechter, Some Aspects of *Babbinic Theology*, p. 201 ff., on *Hasidut* (Saintliness). Cf. Eth., Nic., VII, on Self-control.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Prov. XXI, 10.

who is not innately righteous, when required to act justly, he says, "It is bliss to the righteous to do justice, but torment to the evil-doer".<sup>1</sup> This is manifestly an agreement between Scripture and philosophy.

When, however, we consult the Rabbis on this subject, it would seem that they consider him who desires iniquity, and craves for it (but does not do it), more praiseworthy and perfect than the one who feels no torment at refraining from evil; and they even go so far as to maintain that the more praiseworthy and perfect a man is, the greater is his desire to commit iniquity, and the more irritation does he feel at having to desist from it. This they express by saying, "Whosoever is greater than his neighbor has likewise greater evil inclinations".<sup>2</sup> Again, as if this were not sufficient, they even go so far as to say that the reward of him who overcomes his evil inclination is commensurate with the torture occasioned by his resistance, which thought they express by the words, "According to the labor is the reward".<sup>3</sup> Furthermore, they command that man should conquer his desires, but they forbid one to say, "I, by my nature, do not desire to commit such and such a transgression, even though the Law does not forbid it". Rabbi Simeon ben Gamaliel summeu \_\_\_\_ this thought in the words, "Man should not say, 'I do not want to eat meat together with milk; I do not want to wear clothes made of a mixture of wool and linen; I do not want to enter into an incestuous marriage', but he should say, 'I do indeed want to, yet I must not, for my father in Heaven has forbidden it'".4

At first blush, by a superficial comparison of the sayings of the philosophers and the Rabbis, one might be inclined to say that they contradict one another. Such, however, is not the case. Both are correct and, moreover, are not in disagreement in the least, as the evils which the philosophers term such and of which they say that he who has no longing for them is more to be praised than he who desires them but conquers

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prov. XXI, 15. <sup>2</sup> Sukkah, 52a. See Lazarus, Ethics, II, pp. 106-107. <sup>3</sup> Abot, V, 23.

<sup>\*</sup> Sifra to Lev. XX, 26, and Midrash Yalkut to Wayikra, 226, although referred to as the words of R. Eleazar b. Azariah.

his passion-are things which all people commonly agree are evils, such as the shedding of blood, theft, robbery, fraud, injury to one who has done no harm, ingratitude, contempt for parents. and the like. The prescriptions against these are called commandments (מצות), about which the Rabbis said, "If they had not already been written in the Law, it would be proper to add them".<sup>1</sup> Some of our later sages, who were infected with the unsound principles of the Mutakallimun,<sup>2</sup> called these rational laws.<sup>3</sup> There is no doubt that a soul which has the desire for. and lusts after, the above-mentioned misdeeds, is imperfect, that a noble soul has absolutely no desire for any such crimes, and experiences no struggle in refraining from them. When, however, the Rabbis maintain that he who overcomes his desire has more merit and a greater reward (than he who has no temptation), they say so only in reference to laws that are ceremonial prohibitions. This is quite true, since, were it not for the Law, they would not at all be considered transgressions. Therefore, the Rabbis say that man should permit his soul to entertain the natural inclination for these things, but that the Law alone should restrain him from them. Ponder over the wisdom of these men of blessed memory manifest in the examples they adduce. They do not declare, "Man should not say, 'I have no desire to kill, to steal and to lie, but I have a desire for these things, yet what can I do, since my Father in heaven forbids it!" The instances they cite are all from the ceremonial law, such as partaking of meat and milk together, wearing clothes made of wool and linen, and entering into con-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Yoma, 67b. See infra, p. 78, n. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See supra, p. 41, and n. 2; infra, p. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M. refers especially to Saadia who, in *Emunot we-De'ot*, III, 2, divides the divine commandments into rational (מצוח שכליות), and revealed laws (מצוח שכליות). See Scheyer, *Psychol. Syst. d. Maim.*, pp. 24 and 106; Kaufmann, *Attributenlehre*, p. 503; Rosin, *Ethik*, p. 93, n. 5; Schreiner, *Der Kalâm*, etc., pp. 13-14; Wolff, *Acht Capitel*, p. 45, n. 1; Gold-ziher, *Kitâb ma'ânî al-Nafs*, Berlin 1907, p. 22\*f., and text p. 17, n. 6; and Cohen, *Charakteristik*, etc., in *Moses ben Maimon*, I, p. 77 ff. M. refers also to Saadia in *Moreh*, I, 71: הם עונים לקחום מן המרברים מן הישמעאלים השנתון, See Munk, *Guide*, I, p. 336, n. 1. On Saadia's relation to the *Kalām*, see Kaufmann, *Ibid.*, p. 3, n. 5, *et al.* 

sanguinuous marriages.<sup>1</sup> These, and similar enactments are what God called "my statutes" (חקותי), which, as the Rabbis say are "statutes which I (God) have enacted for thee, which thou hast no right to subject to criticism, which the nations of the world attack and which Satan denounces, as for instance, the statutes concerning the red heifer, the scapegoat, and so forth".<sup>2</sup> Those transgressions, however, which the later sages called *rational laws* are termed *commandments* (מצות), as the Rabbis explained.<sup>3</sup>

It is now evident from all that we have said, what the transgressions are for which, if a man have no desire at all, he is on a higher plane than he who has a longing, but controls his passion for them; and it is also evident what the transgressions are of which the opposite is true. It is an astonishing fact that these two classes of expressions should be shown to be compatible with one another, but their content points to the truth of our explanation.

This ends the discussion of the subject-matter of this chapter.

<sup>3</sup> Cf. Eth. Nic., V, 10, where the "just" is spoken of as of two kinds, the natural and the conventional, the former corresponding to "commandments" (חמצות), and the latter to "statutes" (חמצות). The former, says Aristotle, have everywhere the same force, while the latter may be this way or that way indifferently, except after enactment, being, in short, all matters of special decree, such as, for instance, the price of a ransom being fixed at a *mina*, or sacrificing a goat instead of two sheep, etc.

M. discusses the nature of the commandments in *Moreh*, III, 26. He makes, as here, a distinction between commandments whose object is generally evident, such as the prohibition of murder, theft, etc., and those whose object is not generally clear, such as the prohibition of wearing garments of wool and linen, boiling milk and meat together, etc. The former he calls *judgments* (cwador), termed area, and the latter he designates statutes or ordinances (DOM). See Scheyer, Dalalat al Haiirin, Part III (Frankfurt am Main, 1838), p. 178, n. 2; and Lazurus, Ethics, I, pp. 118-119.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Rosin, Ethik, p. 94, n. 4.

<sup>2</sup> Yoma, 67b: תגו רבנן את משפטי תעשו דברים שאלמלא לא נכתבו דין הוא שיכתבו Yoma, 67b: ואלו הן עבודה זרה וגלוי עריות ושפכות דמים וגול וברכת השם [ו]את חקתי תשמרו דברים שאלו הן עבודה זרה וגליהם ואומות העולם משיבין עליהן ואלו הן אכילת חזיר ולבישת שעטנו וחליצת שהשטן משיב עליהם ואומות העולם משיבין עליהן ואלו הן אכילת חזיר ולבישה שעטנו היציה אני הי אני יבמה ומהרת מצורע ושעיר המשתלח ושמא תאמר מעשה תהו הם תלמוד לומר אני הי גני יבמה ומהרת מצורע היות להרהר בהן .

#### CHAPTER VII

### CONCERNING THE BARRIER (BETWEEN GOD AND MAN) AND ITS SIGNIFICATION 1

MANY passages are found in the *Midrash*, the *Haggadah*, and also the *Talmud*, which state that some of the prophets beheld God from behind many barriers, and some from behind only a few, according to the proximity of the prophet to Him, and the degree of his prophetic power.<sup>2</sup> Consequently, the Rabbis said that Moses, our teacher, saw God from behind a single, clear, that is transparent, partition. As they express it, "He (Moses) looked through a translucent *specularia*".<sup>3</sup> Specularia is the name of a mirror made of some transparent body like crystal or glass, as is explained at the end of *Tractate Kelim.*<sup>4</sup>

<sup>2</sup> For a detailed discussion of prophecy, see Moreh, II, 32-48. See supra, c. I, p. 45, n. 3. See also Bloch, Charakteristik und Inhaltsangabe des Moreh Nebuchim, in Moses ben Maimon, I, pp. 35-39.

<sup>3</sup> Yebamot, 49b: כל הנביאים נסתכלו באספקלריא שאינה מאירה, משה רבינו נסתכל באספקלריא המאירה Cf. also Leviticus Rabbah, I. In Perek Helek, M. describes the four points in which the prophecy of Moses was distinguished from that of the other prophets. See Holzer, Dogmenlehre, pp. 24-25. Cf. also Mishneh Torah, Sefer Madda', I, 7, 6; Moreh, I, Introduction (beg.), and II, 35.

4 The passage in his commentary on Kelim, XXX, 2 to which M. refers is as follows: אספקלריא היא המכסה אשר יעשה לראות מאחוריו והוא אצלי מלה מורכבת is as follows: ספק ראיה ווה שיראה אחורי המכסה שהוא מזכוכית או מן בלאר או מן דבר ספירי לא יראה כמק ספק ראיה ווה שיראה אחורי המכסה שהוא מזכוכית או מן בלאר או מן דבר ספירי לא יראה במקומו האמתי וכן לא יראה על שיעורו האמתי ויקראו התכמים המכסה הבהיר מאד אשר במקומו האמתי וכן לא יראה על שיעורו האמתי ויקראו התכמים המכסה הבהיר מאד אשר במקומו האמתי וכן לא יראה על שיעורו המסקלריא המאירה ואמר על צד המשל בהשנת מרע"ה לאלהות לא יסתיר דבר מאחוריו אספקלריא המאירה ואמר על צד המשל בהשנת מרע"ה לאלהות לא יסתיר דבר מאחוריו אספקלריא המאירה ואמר על צד המשל בהשנת מרע"ה לאלהות שהוא השיג הבורא יתברך על תכלית מה שאפשר האדם מאשר הוא בחמר ההשנה שישינהו שהוא השיג הבורא יתברך על תכלית מה שאפשר האדם מאשר יתברך מזה כי לא יראני האדם וחי שהוא השיג הגורא. Job 28, 17, קופקלרא = Specularia (Lat.) שיחמט על 28, 17, קופקלרא קלרא קופת, מנה מאמר אלם, sect. 91; etc.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For a discussion of the contents of this chapter, see Jaraczewski, *ZPhKr*, XLVI, pp. 14-15; Rosin, *Ethik*, p. 113ff., and Graetz (Eng. ed.), vol. III, pp. 483-484 on M.'s views on prophecy.

Let me now explain the above statement. In accordance with what we have made clear in Chapter II, virtues are either intellectual or moral. Similarly, vices are intellectual, as ignorance, stupidity, and want of understanding; or they are moral as inordinate lust, pride, irascibility, anger, impudence, avarice, and many other similar defects, a list of which we have given and explained in Chapter IV. Each of these defects is as a partition separating man from God, the Most High. This is what the prophet meant when he said, "But your iniquities have ever made a separation between you and your God";<sup>1</sup> which means that our sins—which, as we have said, are the evil qualities—are the partitions which separate us from God.<sup>2</sup>

Know, then, that no prophet received the gift of prophecy, unless he possessed all the mental virtues and a great majority of the most important moral ones. So, the Rabbis said, "Prophecy rests only upon the wise, the brave, and the rich".<sup>3</sup> By the word "wise", they undoubtedly refer to all the mental perfections. By "rich", they designate the moral perfection of contentment, for they call the contented man rich, their definition of the word "rich" being, "Who is rich? He who is contented with his lot",<sup>4</sup> that is, one who is satisfied with what fortune brings him, and who does not grieve on account of things which he does not possess. Likewise, "brave" stands for a moral perfection; that is, one who is brave guides his faculties in accordance with intelligence and reason, as we have shown in Chapter V. The Rabbis say, "Who is brave? He who subdues his passions".<sup>5</sup>

<sup>5</sup> Ibid., IV, 1. See, also, Yesode ha-Torah, VII, 1, for an account of the characteristics necessary for a prophet. Cf. Moreh, II, 36, and III, 51, where M. briefly describes those who form the class of prophets as directing all their minds to the attainment of perfection in metaphysics, devoting themselves entirely to God, and employing all their intellectual faculties in the study of the universe, in order to derive a proof for

80



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Isa. LIX, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> On man's nearness to God being determined by the conduct of man, and God's removal from the earth by sin, see Schechter, *Some Aspects of Rabbinic Theology*, pp. 33, 83, 232-3, 241.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nedarim, 38a; Shabbat, 92a: אין השכינה שורה אלא על חכם נבור ועשיר ובעל . Cf. Moreh, II. 32. <sup>4</sup> Abot, IV, 1.

It is not, however, an indispensable requirement that a prophet should possess all the moral virtues, and be entirely free from every defect, for we find that Scripture testifies in reference to Solomon, who was a prophet, that "the Lord appeared to Solomon in Gibeon", 1 although we know that he had the moral defect of lust, which is plainly evident from the fact that he took so many wives, a vice springing from the disposition of passion which resided in his soul. It plainly says, "Did not Solomon sin by these things?"<sup>2</sup> Even David -a prophet, according to the words, "To me spoke the Rock of Israel" 3-we find guilty of cruelty, and, although he exercised it only against the heathens, and in the destruction of nonbelievers, being merciful towards Israel, it is explicitly stated in Chronicles that God, considering him unworthy, did not permit him to build the Temple, as it was not fitting in His eyes, because of the many people David caused to be killed. So, God said to him, "Thou shalt not build a house to my name, because much blood hast thou shed".4 We find, also, that Elijah gave vent to his anger, and although he did so only against unbelievers, against whom his wrath blazed up, the sages declared that God took him from the world, saying to him, "He who has so much zeal as thou hast is not fit to guide men, for thou wilt destroy them".5 Likewise, we find that Samuel feared Saul, and that Jacob was afraid to These and similar characteristics were so many meet Esau. partitions between the prophets (peace be unto them!) and God. He of them who had two or three qualities which did not maintain the proper medium, as is explained in Chapter IV, is said to have seen God from behind two or three partitions.

Thou must not be surprised to learn, however, that a few moral imperfections lessen the degree of prophetic inspiration; in fact, we find that some moral vices cause prophecy to be entirely withdrawn. Thus, for instance, wrath may do this, as our

the existence of God, and to learn in every way possible how God rules things. <sup>1</sup> I K. III, 5 <sup>2</sup> Neh. XIII, 26. <sup>3</sup> II Sam. XXIII, 3.

1 I K. III, 5 4 I Ch. XXII, 8. <sup>2</sup> Neh. XIII, 26. <sup>3</sup> II 5 5 Sanhedrin, 113a.

F

Rabbis say, "If a prophet becomes enraged, the spirit of prophecy departs from him".<sup>1</sup> They adduce proof for this from the case of Elisha, from whom, when he became enraged, prophecy departed, until his wrath had subsided, at which he exclaimed, "And now bring me a musician!"<sup>2</sup>

Grief and anxiety may also cause a cessation of prophecy, as in the case of the patriarch Jacob who, during the days when he mourned for Joseph, was deprived of the Holy Spirit, until he received the news that his son lived, whereupon Scripture says, "The spirit of Jacob, their father, revived",<sup>3</sup> which the *Targum*<sup>4</sup> renders, "And the spirit of prophecy descended upon their father, Jacob". The sages, moreover, say, "The spirit of prophecy rests not upon the idle, nor upon the sad, but upon the joyous".<sup>5</sup>

When Moses, our teacher, discovered that there remained no partition between himself and God which he had not removed, and when he had attained perfection by acquiring every possible moral and mental virtue, he sought to comprehend God in His true reality, since there seemed no longer to be any hindrance thereto. He, therefore, implored of God, "Show me, I beseech Thee, Thy glory".<sup>6</sup> But God informed him that this was impossible, as his intellect, since he was a human being, was still influenced by matter. So, God's answer was, "For no man can see me and live".<sup>7</sup> Thus, there remained between Moses and his comprehension of the true essence of God only one transparent obstruction, which was his human intellect still resident

<sup>1</sup> Pesahim 66b. Cf. Moreh, II, 36 (end).

<sup>5</sup> Shabbat, 80b; Pesahim, loc. cit.: שאין השכינה שורה לא מתוך עצלות ולא מתוך דבר במלים אלא מתוך דבר מתוך עצבות ולא מתוך שחוק ולא מתוך קלות ראש לא מתוך דברים במלים אלא מתוך דבר Cf. Moreh, II, 36 (end).

<sup>6</sup> Ex. XXXIII, 18. <sup>7</sup> Ibid., XXXIII, 20.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> II K. III, 15. See Pesahim 117 a. <sup>3</sup> Gen. XLV, 27.

<sup>•</sup> M. attached a great deal of importance to the *Targum* of Onkelos in the elucidation of many biblical passages, and refers to it many times in the *Moreh*. In *Moreh*, I, 27, he speaks of Onkelos, the proselyte, as being thoroughly acquainted with the Hebrew and Chaldaic languages. See Frankel, *Hodegetik*, p. 322, and Bacher, *Die Bibelexegese Moses Maimunis*, pp. 38-42.

in matter. God, however, was gracious in imparting to him, after his request, more knowledge of the divine than he had previously possessed, informing him that the goal (he sought) was impossible of attainment, because he was yet a human being.1 The true comprehension of God, Moses designates by the term "beholding the Divine face", for, when one sees another person face to face his features become imprinted upon the mind, so that one will not confuse him whom he has seen with others; whereas, if he sees only his back, he may possibly recognize him again, but will more probably be in doubt, and confuse him with others. Likewise, the true comprehension of God is a conception of the reality of His existence fixed in the mind (of the knower) which, as concerns this existence, is a conception not shared by any other being; so that there is firmly implanted in the mind of the knower a knowledge of God's existence absolutely distinct from the knowledge the mind has of any other being (that exists). It is impossible, however, for mortal man to attain this high degree of comprehension, though Moses (peace be unto him) almost, but not quite, reached it, which thought is expressed by the words, "Thou shalt see my back parts".<sup>2</sup> I intend more fully to discuss this subject in my Book on Prophecy.<sup>3</sup>

So, since the sages (peace be unto them) knew that these

<sup>2</sup> Ex. XXXIII, 23. Cf. Yesode ha-Torah, I, 10. "But my face shall not be seen" (Ex. XXXIII, 23) means that God's true existence, as it is, cannot be comprehended (*Moreh*, I, 37), and "thou shalt see my back" (Ex. loc. cit.) signifies that God allowed Moses to see that which follows Him, is similar to Him, and is the result of the Divine Will, i. e., all things created by God (*Moreh*, I, 39). Cf. also *Moreh*, I, 21 and 54. See, on the interpretation of "my back" (MIC) and "my face" (D), Kaufmann, *Attributenlehre*, p. 405, and n. 72.

<sup>3</sup> See supra c. I, p. 45 n. 3.

F\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The corporeal element in man is a screen and partition that prevents him from perceiving abstract ideals, as they are. It is absolutely impossible for the human mind to comprehend the Divine Being, even though the corporeal element were as pure as that of the spheres. The Scriptural passages Ps. XCVII, 2 and XVIII, 12 express in figurative language this idea, that, on account of our bodies, we are unable to comprehend God's essence (*Moreh*, III, 9).

two classes of vices, that is, the mental and the moral, separated man from God, and that according to them the rank of the prophets varied, they (the Rabbis) said of some of their own number, with whose wisdom and morality they were acquainted, "It is fitting that the spirit of God should rest upon them as it did upon Moses, our teacher".<sup>1</sup> Do not, however, mistake the intention of the comparison. They did, indeed, compare them with Moses, for they were far (God forbid!) from giving them equal rank. In the same way they speak of others, characterizing them as being "like Joshua".

This is what we intended to explain in this chapter.

<sup>1</sup> Sukkah, 28a; Baba Batra, 134a. See Rosin, Ethik, p. 114, n. 5.

84

## CHAPTER VIII

#### CONCERNING THE NATURAL DISPOSITION OF MAN<sup>1</sup>

It is impossible for man to be born endowed by nature from his very birth with either virtue or vice, just as it is impossible that he should be born skilled by nature in any particular art. It is possible, however, that through natural causes he may from birth be so constituted as to have a predilection for a particular virtue or vice, so that he will more readily practise it than any other.<sup>2</sup> For instance, a man whose natural constitution inclines towards dryness, whose brain matter is clear and not overloaded with fluids, finds it much easier to learn, remember, and understand things than the phlegmatic man whose brain is encumbered with a great deal of humidity. But, if one who inclines constitutionally towards a certain excellence is left entirely without instruction, and if his faculties are not stimulated, he will undoubtedly remain ignorant. On the other hand, if one by nature dull and phlegmatic, possessing an abundance of humidity, is instructed and enlightened, he will, though with difficulty, it is true, gradually succeed in acquiring knowledge and understanding. In exactly the same way, he whose blood is somewhat warmer than is necessary has the requisite

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The title applies only to the first part of the chapter which is mainly a discussion of human free will, and is be supplemented by parts of M.'s *Commentary on Abot*, by *H. Teshubah*, V and VI, and *Moreh*, III, 16-21. On the contents of this chapter, see Jaraczewski, *ZPhKr*, XLVI, pp. 15 -15; and Rosin, *Ethik*, p. 62 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Eth. Nic., II, 1, "The virtues, then, come to be in us neither by nature nor in despite of nature, but we are furnished with a capacity for receiving them, and are perfected in them through custom". This applies to nations as well as to individuals; see *Pirke Moshek*, c. XXV, fol. 53a.

quality to make of him a brave man. Another, however, the temperament of whose heart is colder than it should be, is naturally inclined towards cowardice and fear, so that if he should be taught and trained to be a coward, he would easily become one. If, however, it be desired to make a brave man of him, he can without doubt become one, providing he receive the proper training which would require, of course, great exertion.

I have entered into this subject so thou mayest not believe the absurd ideas of astrologers, who falsely assert that the constellation at the time of one's birth determines whether one is to be virtuous or vicious, the individual being thus necessarily compelled to follow out a certain line of conduct. We, on the contrary, are convinced that our Law<sup>1</sup> agrees with Greek philosophy, which substantiates with convincing proofs the contention that man's conduct is entirely in his own hands, that no compulsion is exerted, and that no external influence is brought to bear upon him that constrains him to be either virtuous or vicious, except inasmuch as, according to what we have said above, he may be by nature so constituted as to find it easy or hard, as the case may be, to do a certain thing; but that he must necessarily do, or refrain from doing, a certain thing is absolutely untrue.<sup>2</sup> Were a man compelled to act ac-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Morch, III, 17, Fifth Theory.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Saadia was the first Jewish philosopher to dwell at length upon the question of free will (Emunot we-Deot, III), being influenced by the discussions of Arabic theologians, although Philo, who generally followed the system of the Stoics, professed a belief in this doctrine (Quod Deus Sit Immutabilis, ed. Mangey, p. 279). He was followed by Bahya (Hobot ha-Lebabot, III, 8); Ibn Zaddik ('Olam Katon, p. 69, ed. Jellinek, Leipzig, 1854); Yehudah ha-Levi (Cuzari, pt. V, ed. Cassel, p. 418); Abraham Ibn Ezra (Yesod Morah, VII); and Ibn Daud (Emunah Ramah, p. 96, ed. Weil, Frankfurt a. M., 1842). For references to passages in M.'s works where he discusses free will, see p. 85 n. 1. M. undoubtedly had Eth. Nic. III in mind when he said that "Our Law agrees with Greek philosophy". See especially Eth. Nic. III, 5.7, where are found the following statements, "So it seems as has been said, that man is the originator of his actions", and "if it is in our power to do and to forbear doing what is creditable or the contrary, and these respectively constitute the being good or bad, then the being good or vicious characters is in our power". See Rosin,

cording to the dictates of predestination, then the commands and prohibitions of the Law would become null and void, and the Law would be completely false, since man would have no freedom of choice in what he does. Moreover, it would be useless, in fact absolutely in vain, for man to study, to instruct, or attempt to learn an art, as it would be entirely impossible for him, on account of the external force compelling him, according to the opinion of those who hold this view, to keep from doing a certain act, from gaining certain knowledge, or from acquiring a certain characteristic. Reward and punishment, too, would be pure injustice, both as regards man towards man, and as between God and man.<sup>1</sup> Suppose, under such conditions, that Simeon should kill Reuben. Why should the former be punished, seeing that he was constrained to do the killing, and Reuben was predestined to be slain? How could the Almighty, who is just and righteous, chastise Simeon for a deed which it was impossible for him to leave undone, and which, though he strove with all his might, he would be unable to avoid? If such were the true state of affairs, all precautionary measures, such as building houses, providing means of subsistence, fleeing when one fears danger, and so forth, would be absolutely useless, for that which is decreed beforehand must necessarily happen. This theory is, therefore, positively unsound, contrary to reason and common sense, subversive of the fundamental principles of religion, and attributes injustice to God (far be it from Him!). In reality, the undoubted truth of the matter is that man has full sway over all his actions. If he wishes to do a thing, he does it; if he does not wish to do it, he need not, without any external compulsion controlling him. Therefore, God very properly commanded man, saying, "See I have set before thee this day life and the good, death and evil .... therefore choose thou life",<sup>2</sup>

87

Ethik, p. 5, n. 4, and p. 66, n. 1. Consult on this subject I. Broydé, in J. E., vol. V, art. Free Will, and works mentioned there; Wolff, Acht Capitel, Excursus, III, pp. 84-85; and Cohen, Characteristik, etc., in Moses ben Maimon, I, p. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. mentions the same argument in the *Moreh*, but it had often been advanced before him. See Rosin, *Ethik*, p. 67, n. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Deut. XXX, 15. 19. Cf. H. Teshubah, V, 3.

giving us, as regards these, freedom of choice. Consequently, punishment is inflicted upon those who disobey, and reward granted to the obedient, as it is said, "If thou wilt hearken", and "If thou wilt not hearken".<sup>1</sup> Learning and teaching are also necessary, according to the commands, "Ye shall teach them to your children",<sup>1a</sup> "and ye shall do them and observe to do them",<sup>2</sup> and, similarly, all the other passages referring to the study of the commandments. It is also necessary to take all the precautionary measures laid down in the Law, such as, "Thou shalt make a battlement for thy roof; that thou bring not blood upon thy house",<sup>3</sup> "lest he die in the battle",<sup>4</sup> "wherein shall he sleep?"<sup>5</sup>, and "no man shall take to pledge the nether or the upper millstone",<sup>6</sup> and many other passages in regard to precautions found in the Law and the Prophets.<sup>7</sup>

The statement found in the sayings of the Rabbis, "All is in the power of God except the fear of God"<sup>8</sup> is, nevertheless, true, and in accord with what we have laid down here. Men are, however, very often prone to err in supposing that many of their actions, in reality the result of their own free will, are forced upon them, as, for instance, marrying a certain woman, or acquiring a certain amount of money. Such a supposition is untrue. If a man espouses and marry a woman legally, then she becomes his lawful wife, and by his marrying her he has fulfilled the divine command to increase and multiply. God, however, does not decree the fulfillment of a commandment. If, on the other hand, a man has consummated with a woman an unlawful marriage, he has committed a transgression. But God does not decree that a man shall sin. Again, suppose a man robs another of money, steals from him, or cheats him, and then uttering a false oath, denies it; if we should say that God had destined that this sum should pass into the hands of the one and out of the possession of the other, God would

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Deut. XI, 27. 28. <sup>1</sup> *Ibid.*, XI, 19. <sup>2</sup> *Ibid.*, V, 1. <sup>3</sup> *Ibid.*, XXII, 8. <sup>4</sup> *Ibid.*, XX, 5 or 7. <sup>5</sup> Ex. XXII, 26. <sup>6</sup> Deut. XXIV, 6. <sup>7</sup> See *H. Teshubah*, V, 4, and *Moreh*, III, 20; cf. Ibn Daud, *Emunah Ramah*, II, 6, 2, p. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Berakot, 33b; Niddah, 16b; Megillah, 25a.

be preordaining an act of iniquity. Such, however, is not the case, but rather that all of man's actions, which are subject to his free will, undoubtedly either comply with, or transgress, God's commands; for, as has been explained in Chapter II, the commands and prohibitions of the Law refer only to those actions with regard to which man has absolute free choice to do, or refrain from doing. Moreover, to this faculty of the soul (i. e. the freedom of the will) "the fear of God" is subservient, and is, in consequence, not predestined by God, but, as we have explained, is entirely in the power of the human free will. By the word "all" (הכל), the Rabbis meant to designate only natural phenomena which are not influenced by the will of man, as whether a person is tall or short, whether it is rainy or dry, whether the air is pure or impure, and all other such things that happen in the world, and which have no connection with man's conduct.

In making this assertion that obedience or disobedience to the Law of God does not depend upon the power or will of God, but solely upon that of man himself, the sages followed the dictum of Jeremiah, who said, "Out of the mouth of God there cometh neither the bad nor the good".<sup>1</sup> By the words "the bad" he meant vice, and by "the good", virtue; and, accordingly, he maintains that God does not preordain that any man should be vicious or virtuous. Since this is so, it behooves man to mourn and weep over the sins and the transgressions he has committed, as he has sinned of his own free will in accordance with what the prophet says, "Wherefore should a living man mourn? Let every man mourn because of his sins".<sup>2</sup> He continues, then, to tell us that the remedy for this disease is in our own hands, for, as our misdeeds were the result of our own free will, we have, likewise, the power to repent

<sup>2</sup> Lam. III, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lam. III, 38. This verse is, however, generally translated, "Out of the mouth of God, the Most High, cometh there not evil as well as good?", which is exactly the opposite of M.'s interpretation. This verse is also quoted in *H. Teshubah*, V, 2, where M. states that it is wholly in the power of man to be as righteous as Moses or as wicked as Jeroboam.

of our evil deeds, and so he goes on to say, "Let us search through and investigate our ways, and let us return to the Lord. Let us lift up our heart with our hands to God in the heavens".<sup>1</sup>

As regards the theory generally accepted by people, and likewise found in rabbinical and prophetical writings, that man's sitting and rising, and in fact all of his movements, are governed by the will and desire of God, it may be said that this is true only in one respect. Thus, for instance, when a stone is thrown into the air and falls to the ground, it is correct to say that the stone fell in accordance with the will of God, for it is true that God decreed that the earth and all that goes to make it up, should be the centre of attraction, so that when any part of it is thrown into the air, it is attracted back to the centre. Similarly, all the particles of fire ascend according to God's will, which preordained that fire should go upward.<sup>2</sup> But it is wrong to suppose that when a certain part of the earth is thrown upward God wills at that very moment that it should fall. The Mutakallimun<sup>3</sup> are, however, of a different opinion in this regard, for I have heard them say that the Divine Will is constantly at work, decreeing everything from time to time.4 We do not agree with them, but believe that the Divine Will ordained everything at creation, and that all things, at all times, are regulated by the laws of nature, and run their natural course, in accordance with what Solomon said, "As it was, so it will ever be, as it was made so it continues, and there is nothing new under the sun".<sup>5</sup> This occasioned the sages to say that all miracles which deviate from the natural course of events, whether they have already occured, or, according to promise, are to take place in the future, were fore-ordained

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid., III, 40-41. Cf. H. Teshubah, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristotle uses the example of a stone and fire, in *Eth. Nic.*, II, 1, to show that nature is not affected by custom. A stone by custom can never be brought to ascend, nor fire do descend. Moral virtues are, however, the result of custom.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See supra, c. I. p. 41, n. 2; and p. 77.

<sup>4</sup> Cf. Morch, I, 73. Sixth Proposition. See Munk, Guide, I, p. 286, n. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Eccles. I, 9.

by the Divine Will during the six days of creation, nature being then so constituted that those miracles which were to happen really did afterwards take place. Then, when such an occurence happened at its proper time, it may have been regarded as an absolute innovation, whereas in reality it was not.<sup>1</sup>

The Rabbis expatiate very much upon this subject in the Midrash Koheleth and in other writings, one of their statements in reference to this matter being, "Everything follows its natural course".2 In everything that they said, you will always find that the Rabbis (peace be unto them!) avoided referring to the Divine Will as determining a particular event at a particular time. When, therefore, they said that man rises and sits down in accordance with the will of God, their meaning was that, when man was first created, his nature was so determined that rising up and sitting down were to be optional to him; but they as little meant that God wills at any special moment that man should or should not get up, as He determines at any given time that a certain stone should or should not fall to the ground.<sup>3</sup> The sum and substance of the matter is, then, that thou shouldst believe that just as God willed that man should be upright in stature, broadchested, and have fingers, likewise did He will that man should move or rest of his own accord, and that his actions should be

<sup>2</sup> 'Abodah Zarah, 54b. See Lazarus, ibid., II, p. 74ff.

<sup>3</sup> Cf. M.'s Commentary on Abot, IV, 23 (Rawicz, Commentar, pp. 89-90); H. Teshubah, V, 4, and Morch, III, 17, Fifth Theory. See Rosin, Ethik, p. 69, n. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. reiterates this view of the miracles in his Commentary on Abot, V, 6, which enumerates ten things created on the eve of the Sabbath of the week of creation. See Lipmann Heller, in Tosefot Yom-Tob, on this passage; and Hoffman, Mischnaioth, Seder Nezikin, Berlin, 1889, p. 353. Cf. Moreh, I, 66, and Munk, Guide, I, p. 296. M. also supported this view in Moreh, II, 29 where he refers to Genesis Rabbah, V, 4, and Exodus Rabbah, XXI, 6, which read, "When God created the world He made an agreement that the sea should divide, the fire not hurt, the lions not harm, the fish not swallow persons singled out by God for certain times, and thus the whole order of things changes whenever he finds it necessary." Consult on this subject Joel, Moses Maimonides, 1876, p. 77; Rosin, Ethik, p. 69, n. 5; Wolff, Acht Capitel, Excursus, IV; Lazarus, Ethics, II, p. 77, n. 1; Kohler, art. Miracles, in J. E., vol. VIII, pp. 606-607; Geiger, Judaism and its History, p. 348.

such as his own free will dictates to him, without any outside influence or restraint, which fact God clearly states in the truthful Law, which elucidates this problem, when it says, "Behold, the man is become as one of us to know good and evil".<sup>1</sup> The *Targum*, in paraphrasing this passage, explains the meaning of the words *mimmenu lada'at tob wara'*. Man has become the only being in the world who possesses a characteristic which no other being has in common with him. What is this characteristic? It is that by and of himself man can distinguish between good and evil, and do that which he pleases, with absolutely no restraint. Since, then, this is so, it would have even been possible for him to have stretched out his hand, and, taking of the tree of life, to have eaten of its fruit, and thus live forever.<sup>2</sup>

Since it is an essential characteristic of man's makeup that he should of his own free will act morally or immorally, doing just as he chooses, it becomes necessary to teach him the ways of righteousness, to command and exhort him, to punish and reward him according to his deserts. It behooves man also to accustom himself to the practice of good deeds, until he acquires the virtues corresponding to those good deeds; and, furthermore, to abstain from evil deeds so that he may eradicate the vices that may have taken root in him. Let him not suppose that his characteristics have reached such a state that they are no longer subject to change, for any one of them may be altered from the good to the bad, and vice versa; and, moreover, all in accordance with his own free will. To confirm this theory, we have mentioned all these facts concerning the observances and the transgressions of the Law.

It now remains for us to explain another phase of this problem, which arises from the fact that there are several Scriptural passages in which some think they find proof that God preordains and forces man to disobedience. This being an erroneous opinion, it becomes our duty to explain these passages, since so many people are confused regarding them. One of these is that in which God said to Abraham, "and they (the Egyptians)

<sup>1</sup> Gen. III, 22.

<sup>2</sup> Cf. H. Teshubah, V, 1.

will make them (the Israelites) serve, and they will afflict them".1 "Is it not evident", it is claimed, "that God decreed that the Egyptians should oppress the seed of Abraham? Then, why did He punish them, since, owing to divine predestination, it was inexorably decreed that they should enslave the Israelites?" The answer to this is as follows. Suppose God had said that of those who were to be born in the future, some were to be transgressors and others observers of the Law, some pious and some wicked. Such would take place, but it would by no means follow from this divine decree that a certain individual would necessarily have to do evil, or that another pious individual would be forced to do good. On the contrary, every evil-doer would become such of his own free will; if he preferred to be a righteous man, it would be in his power, and nothing could prevent him from becoming such. Likewise, if every righteous man preferred to do evil, nothing would hinder him, for God's decree was not pronounced against any certain individual, so that he might say, "It has already been decreed that I do this or that", but [these words] applied to the race in general, at the same time allowing every individual to retain his own free will. according to the very makeup of his nature. Consequently, every Egyptian who maltreated or oppressed the Israelites had it in his own power not to do them any injury unless he wanted to. for it was not ordained that any certain individual should harm them.2

The same answer may also apply to another passage in which God says, "Behold, thou shalt sleep with thy fathers; and then will this people rise up and go astray after the gods of the stranger of the land".<sup>3</sup> This is no more nor less than if God had said, "Whoever practises idolatry will meet with this or that treatment", but, if no transgressor should ever be found, then the threat of punishment for idolatry would become nullified, and the curses would all be ineffectual.<sup>4</sup> The same is true of all punishments mentioned in the Law. As we cannot say that simply because we find the law of stoning for Sabbath-

| <sup>1</sup> Gen. XV, 13. | <sup>2</sup> Cf. <i>H. Teshubah</i> , VI, 5. | Deut. |
|---------------------------|----------------------------------------------|-------|
| XXXI, 16.                 | 4 Cf. H. T'shubah, loc. cit.                 |       |

breakers [in the *Torah*] that he who desecrates the Sabbath was compelled to violate it, no more can we maintain that because certain maledictions occur there that those who practised idolatry, and upon whom these curses consequently fell, were predestined to be idol-worshippers. On the contrary, every one who practised idolatry did so of his own volition, and so received due punishment, in consonance with the passage, "Yea they have made a choice of their own ways ... so will I also make choice of their misfortune".<sup>1</sup>

As regards, however, the words of God, "and I will harden the heart of Pharaoh",<sup>2</sup> afterwards punishing him with death, there is much to be said, and from which there may be deduced an important principle. Weigh well what I say in this matter, reflect upon it, compare it with the words of others,<sup>3</sup> and give preference to that which is best. If Pharaoh and his counsellors had committed no other sin than that of not permitting Israel to depart, I admit that the matter would be open to great doubt, for God had prevented them from releasing Israel according to the words, "For I have hardened his heart and the hearts of his servants".4 After that, to demand of Pharaoh that he send them forth while he was forced to do the contrary, and then to punish him because he did not dismiss them, finally putting him and all his followers to death, would undoubtedly be unjust, and would completely contradict all that we have previously said. Such, however, was not the real state of affairs, for Pharaoh and his followers, already of their own free will, without any constraint whatever, had rebelled by oppressing the strangers who were in their midst, having tyrannized over them with great injustice, as Scripture plainly states, "And he said unto his people, Behold, the people of the children of Israel is more numerous and mightier than we, come let us deal wisely with it".<sup>5</sup> This they did through the dictates of their own free will and the evil passions of their hearts, without any external constraint forcing them thereto. The punish-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Isa. LXVI, 3. 4. <sup>2</sup> Ex. XIV, 4. <sup>3</sup> M. probably means Abraham ibn Ezra and Ibn Daud. See Rosin, *Ethik*, p. 24. . <sup>4</sup> Ex., X, 1. <sup>5</sup> *Ibid.*, I, 9, 10.

ment which God then inflicted upon them was that He withheld from them the power of repentance, so that there should fall upon them that punishment which justice declared should be meted out to them. The fact that they were prevented from repenting manifested itself by Pharaoh's not dismissing them. This God had explained and told him, namely, that if He had merely wished to liberate Israel. He would have destroyed him and his adherents, and He would have brought out the Israelites; but, in addition to the liberation of his people, God wished to punish him because of his previous oppression of Israel, as it is said at the beginning of the matter, "And also that nation whom they shall serve will I likewise judge".1 It would have been impossible to have punished them, if they had repented; therefore repentance was withheld from them, and they continued to keep the children of Israel in bondage, as it says, "For even now I have stretched out my hand, etc. ... but for this cause have I allowed thee to remain".2

No one can find fault with us when we say that God at times punishes man by withholding repentance from him, thus not allowing him free will as regards repentance, for God (blessed be He) knows the sinners, and His wisdom and equity mete out their punishment. Sometimes, He punishes only in this world, sometimes only in the world to come, sometimes in both. Furthermore, His punishment in this world is varied, sometimes being bodily, sometimes pecuniary, and sometimes both at once. Just as some of man's undertakings, which ordinarily are subject to his own free will, are frustrated by way of punishment, as for instance a man's hand being prevented from working so that he can do nothing with it, as was the case of Jereboam, the son of Nebat<sup>3</sup>, or a man's eyes from seeing, as happened to the Sodomites who had assembled about Lot<sup>4</sup>, likewise does God withhold man's ability to use his free will in regard to

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gen. XV, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ex. IX, 15. 16. The same explanation for the hardening of Pharaoh's heart is given in *H. Teshubah*, VI, 3. On the withholding of repentance, see Schechter, *Some Aspects of Rabbinic Theology*, p. 332.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See I K. XIII, 4.

<sup>4</sup> See Gen. XIX, 11.

repentance, so that it never at all occurs to him to repent, and he thus finally perishes in his wickedness. It is not necessary for us to know about God's wisdom so as to be able to ascertain why He inflicts precisely such punishment as He does and no other, just as little as we know why one species has a certain particular form and not another. It is sufficient for us to know the general principle, that God is righteous in all His ways, that He punishes the sinner according to his sin, and rewards the pious according to his righteousness.

If you should inquire why God repeatedly asked Pharaoh to release Israel which he was unable to do-while he, in spite of the plagues which befell him, persisted in his rebellion and stubbornness, which very rebelliousness and stubbornness was his punishment-and yet God would not in vain have asked him to do a thing which he could not do, then know that this, too, was a part of God's wisdom, to teach Pharaoh that God can suspend man's freedom of will when it pleases Him to do so. So, God said to him (through Moses), "I desire that thou shouldst liberate them, but thou wilt not dismiss them, so that thou shouldst die". Pharaoh should have consented to release them, and therely disprove the words of the prophet (Moses) that he was unable to obey, but he had not the power. Thus, a great wonder was revealed to the people, as it is said, "In order that they may proclaim my name throughout the earth",<sup>1</sup> namely, that it is possible for God to punish man by depriving him of his free will respecting a certain deed, while he, though realizing it, is, however, unable to influence his soul, and return to his former state of freedom of the will.

Such was, likewise, the punishment of Sihon, King of Heshbon; for, on account of his former misdeed, to which he was not forced, God punished him by preventing him from granting the request of the Israelites, as a result of which they put him do death, as Scripture says, "But Sihon, the king of Heshbon, would not suffer our passing by him",<sup>2</sup> etc. What has made this passage difficult for all commentators is their impression that Sihon was punished for not permitting Israel to pass

<sup>1</sup> Ex. IX, 16.

<sup>2</sup> Deut. II, 30. Cf. H. Teshubah, VI, 3.

through his land, just as they imagined that Pharaoh and his adherents were punished for not releasing Israel, and so they ask, "How could he (Sihon) be justly punished, since he was not a free agent?" These suppositions are incorrect, and the matter is as we have explained, namely, that Pharaoh and his adherents were punished by God because of their previous oppression of Israel, of which they did not repent, so that there befell them all the plagues; while Sihon's punishment, which consisted of his inability to do the will of Israel, thus resulting in his death, was due to the former deeds of oppression and injustice which he had practised in his kingdom.<sup>1</sup>

God has, moreover, expressly stated through Isaiah that He punishes some transgressors by making it impossible for them to repent, which He does by the suspension of their free will. Thus, He says, "Obdurate will remain the heart of this people and their ears will be heavy and their eyes will be shut, lest ... they be converted and healing be granted them".<sup>2</sup> The meaning of these words is so plain and obvious that they need no explanation. They are, however, a key to many unopened locks. Upon this principle also are based the words of Elijah (peace be unto him!) who, when speaking of the unbelievers of his time, said of them, "Thou hast turned their hearts back",3 which means that, as they have sinned of their own accord, their punishment from Thee is that Thou hast turned their hearts away from repentance, by not permitting them to exercise free will, and thus have a desire to forsake that sin, in consequence of which they persevere in their unbelief. So it is said, "Ephraim is bound to idols; let him alone",4 which means that since Ephraim has attached himself to idols of his own free will, and has become enamoured of them, his punishment consists in his being abandoned to his indulgence in them. This is the interpretation of the words "Let him alone". To

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. cannot, however, point to any biblical passage that substantiates his contention that Sihon had previously committed injustice.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Isa. VI, 10, quoted also in *H. Teshubah*, VI, 3.

<sup>3</sup> I K. XVIII, 37, quoted again in *H. Teshubah*, loc. cit., which also refers to Josh. XI, 20.

<sup>4</sup> Hos. IV, 17.

one who understands subtle ideas, this explanation will appeal as being excellent.

Very different, however, is the meaning of what Isaiah said, "Why hast thou let us go astray, oh Lord, from Thy ways, and suffered our hearts to be hardened against Thy fear?"<sup>1</sup> These words have no bearing upon the foregoing exposition. Their meaning is to be gathered from the context in which they occur. The prophet, bewailing the captivity, our residence among strangers, the cessation of our kingdom, and the sovereignty of the nations over us, says by way of prayer, "O God, if Israel continues to see this state of affairs in which the unbelievers wield the power, they will go astray from the path of truth, and their heart will incline away from Thy fear, as if Thou wast the cause of making those ignorant ones originally depart from the path of truth, as our teacher Moses said, 'Then will the nations which have heard Thy fame say in this manner that because the Lord was not able',"<sup>2</sup> etc. For this reason, Isaiah said after that, "Return for the sake of Thy servants the tribes of Thy heritage",<sup>3</sup> so that there should not be a blasphemy of God's name (by the heathens). Likewise, in the "minor prophets", there is found the opinion of those who, following the truth, were nevertheless conquered by the nations at the time of the exile, which passage, quoting their own words, reads, "Every one that doth evil is good in the eyes of the Lord, and in them he findeth delight, or else, where is the God of justice?"<sup>4</sup> The prophet, quoting their own words which were occasioned by the length of the exile, continues, "Ye have said, It is vain to serve God; and what profit is it that we have kept His charge, and that we have walked contritely before the Lord of Hosts? And now we call the presumptuous happy; yea, built are they that practise wickedness"<sup>5</sup>, etc. Then, however, explicitly stating that God, in the future, will reveal the truth, he says, "And ye shall return, and see the difference between the righteous and the wicked".6

- <sup>1</sup> Isa. LXIII, 17. <sup>2</sup> Num. XIV, 15. 16.
  - <sup>5</sup> Ibid., III, 14. 15.
- <sup>3</sup> Isa., loc. cit.

- 4 Mal. II, 17.
- 6 Ibid., III, 18. Cf. Moreh, III, 19.

These are the ambiguous passages in the Law and Scripture from which it might appear that God compels man to commit transgressions. We have, however, undoubtedly explained the meaning of these verses, and if one examines it very closely, he will find it a truthful explanation. We, therefore, hold to our original contention, namely, that obedience or transgression of the Law depends entirely upon man's free will; that he is the master of his own actions; that what he chooses not to do he leaves undone, although God may punish him for a sin which he has committed by depriving him of his free will, as we have made clear; furthermore, that the acquisition of virtues and vices is entirely in the power of man, in consequence of which it is his duty to strive to acquire virtues, which he alone can acquire for himself, as the Rabbis in their ethical savings in this very tractate say, "If I am not for myself who will be for me?"1

There is, however, one thing more relating to this problem about which we must say a few words, in order to treat in a comprehensive manner the subject-matter of this chapter. Although I had not intended at all to speak of it, necessity forces me to do so.<sup>2</sup> This topic is the prescience of God,<sup>3</sup> because it is with an argument based on this that our views are opposed by those who believe that man is predestined by God to do good or evil, and that man has no choice as to his conduct, since his volition is dependent upon God. The reason for their belief they base on the following statement. "Does God know or does He not know that a certain individual will be good or bad? If thou sayest 'He knows', then it necessarily follows that man is compelled to act as God knew beforehand he would act, otherwise God's knowledge would be

<sup>1</sup> Abot, I, 14. Cf. M.'s commentary on this passage.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M. feels it necessary here to discuss philosophically the prescience of God, which he does reluctantly, as the *Perakim* are intended for readers not versed in philosophy. See *Introduction*, p. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> For M.'s discussion of God's knowledge, see *Perek Helek*; *H. Teshubah*, V, 5; *Yesode ha-Torah*, II, 8-10; *Moreh*, I, 58, and III, 19-21. See Munk *Guide*, I, p. 301, n. 4.

imperfect. If thou sayest that God does not know in advance, then great absurdities and destructive religious theories will result." Listen, therefore, to what I shall tell thee, reflect well upon it, for it is unquestionably the truth.<sup>1</sup>

It is, indeed, an axiom of the science of the divine, i. e. metaphysics, that God (may He be blessed!) does not know by means of knowledge, and does not live by means of life,<sup>2</sup> so that He and His knowledge may be considered two different things in the sense that this is true of man; for man is distinct from knowledge, and knowledge from man, in consequence of which they are two different things. If God knew by means of knowledge, He would necessarily be a plurality, and the primal essence would be composite, that is, consisting of God Himself, the knowledge by which He knows, the life by which He lives, the power by which He has strength, and similarly of all His attributes. I shall only mention one argument, simple and easily understood by all, though there are strong and convincing arguments and proofs that solve this difficulty. It is manifest that God is identical with His attributes and His attributes with Him, so that it may be said that He is the knowledge, the knower, and the known, and that He is the life, the living, and the source of His own life, the same being true of His other attributes. This conception is very hard to grasp, and thou shouldst not hope to thoroughly understand it by two or three lines in this treatise. There can only be imparted to thee a vague idea of it.<sup>3</sup>

Now, in consequence of this important axiom, the Hebrew language does not allow the expression He Adonai (the life of God) as it does He Fara'oh<sup>4</sup> (the life of Pharaoh), where the

4 Gen. XLII, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> For a list and the opinions of Jewish philosophers before M. who discussed this problem, see Rosin, *Ethik*, p. 73, n. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Moreh, I, 57: רוכן הי לא בחיים ויודע לא במדע, and Yesode ha-Torah, II, 10. See Kaufmann, Attributenlehre, p. 423, and note 94.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> For an exhaustive discussion of the theories which M. merely mentions here, see *Moreh*, I, 50-51, on the attributes of God. See Munk, *Guide*, I, 50, p. 179 ff., *passim*; Kaufmann, *ibid.*, p. 418 ff.; Cohen, *Charakteristik*, etc. in *Moses ben Maimon*, I, pp. 89-90.

word *he* (in the construct state) is related to the following noun, for the thing possessed and the possessor (in this case) are two different things. Such a construction cannot be used in regard to the relation of a thing to itself. Since the life of God is His essence, and His essence is His life, not being separate and distinct from each other, the word "life", therefore, cannot be put in the construct state, but the expression *Hai Adonai*<sup>1</sup> (the living God) is used, the purpose of which is to denote that God and His life are one.<sup>2</sup>

Another accepted axiom of metaphysics is that human reason cannot fully conceive God in His true essence, because of the perfection of God's essence and the imperfection of our own reason, and because His essence is not due to causes through which it may be known.<sup>3</sup> Furthermore, the inability of our reason to comprehend Him may be compared to the inability of our eyes to gaze at the sun, not because of the weakness of the sun's light, but because that light is more powerful than that which seeks to gaze into it.<sup>4</sup> Much that has been said on this subject is self-evident truth.

From what we have said, it has been demonstrated also that we cannot comprehend God's knowledge, that our minds cannot grasp it all, for He is His knowledge, and His knowledge is He. This is an especially striking idea, but those (who raise the question of God's knowledge of the future) fail to grasp it to their dying day.<sup>5</sup> They are, it is true, aware that the

<sup>2</sup> Cf. Yesode ha-Torah, II, 10, and Moreh, I, 58 (beg.). See Munk, Guide, I, p. 302, n. 3. The expressions די אלהים (II Sam. II, 27), די אלהים (Job XXVII, 2), and especially די יהוה והי נפעד (I Sam. XX, 3; XXV, 26, and II K. II, 2), and Jer. XXXVIII, 16 substantiate this novel linguistic argument of M. Amos VIII, 14 הי אלהיך די is used in reference to the gods of idolators.

<sup>3</sup> See Aristotle's Metaphysics, XXII, 9.

<sup>4</sup> Cf. *Moreh*, I, 59, "All philosophers say, 'He has overpowered us by His grace, and it is invisible to us through the intensity of His light', like the sun which cannot be perceived by the eyes which are too weak to bear its rays". Cf. Bahya, *Hobot ha-Lebobot*, I, 10. See Munk, *Guide* I, p. 252; Rosin, *Ethik*, pp. 75, n. 4; Kaufmann, *Attributenlehre*, pp. 324-325; 445, n. 128; and Wolff, *Acht Capitel*, p. 80, n. 1.

<sup>5</sup> See Hebrew text, c. VIII, p. 55, n. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ruth, III, 13.

divine essence, as it is, is incomprehensible, yet they strive to comprehend God's knowledge, so that they may know it, but this is, of course, impossible. If the human reason could grasp His knowledge, it would be able also to define His essence, since both are one and the same, as the perfect knowledge of God is the comprehension of Him as He is in His essence, which consists of His knowledge. His will, His life, and all His other majestic attributes. Thus, we have shown how utterly futile is the pretension to define His knowledge. All that we can comprehend is that just as we know that God exists so are we cognizant of the fact that He knows. If we are asked, "What is the nature of God's knowledge?", we answer that we do not know any more than we know the nature of His true existence.<sup>1</sup> Fault is found, moreover, with him who tries to grasp the truth of the divine existence, as expressed by the words, "Canst thou by searching find out God? Canst thou find out the Almighty unto perfection?"<sup>2</sup>

Reflect, then, upon all that we have said, namely, that man has control over his actions, that it is by his own determination that he does either the right or the wrong, without, in either case, being controlled by fate,<sup>3</sup> and that, as a result of this divine commandment, teaching, preparation, reward, and punishment are proper. Of this there is absolutely no doubt. As regards, however, the character of God's knowledge, how He knows everything, this is, as we have explained, beyond the reach of human ken.

This is all that we purposed saying in this chapter, and it is now time for us to bring our words to an end, and begin the interpretation of this treatise <sup>4</sup> to which these eight chapters are an introduction.

4 I. e., Abot.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Moreh, III, 20-21.

<sup>2</sup> Job XI, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In his Commentary on Abot, III, 15, M. maintains that the phrase "Everything is foreseen (by God), but freedom of choice is given", is in harmony with his theory of the omniscience of God, which does not, however, deprive man of free will. See Rawicz, Commentar, p. 75.

# INDEX

## INDEX OF SCRIPTURAL PASSAGES

| Page                  | Page                  |
|-----------------------|-----------------------|
| Genesis III. 22 92    | Deuteronomy XX. 5 88  |
| $XV. 13 \ldots 33$    | <b>XX.</b> 7 88       |
| $XV. 14 \dots 95$     | XXII. 1 65            |
| <b>XIX.</b> 11 95     | XXII. 4 65            |
| XLII. 15 100          | XXII. 8 88            |
| <b>X</b> LV. 27 82    | XXIV.6 88             |
| Exodus I. 9. 10 94    | XXIX. 18 52           |
| IX. 15. 16 95         | XXX, 15, 19 87        |
| IX. 16 96             | XXXI. 16 93           |
| X. 1 94               | II Samuel XXIII. 3 81 |
| XIV. 4 94             | I Kings III. 5 81     |
| XX. 12 65             | XIII. 4 95            |
| XXII. 26 88           | XVIII. 37 97          |
| XXIII. 5 65           | II Kings III. 15 82   |
| <b>XXXIII.</b> 18 82  | Isaiah VI. 10 97      |
| <b>XXXIII.</b> 20 82  | LIX. 2 80             |
| XXXIII. 23 83         | LXIII. 17 98          |
| Leviticus XVIII. 3 72 | LVI. 3. 4 94          |
| <b>XIX. 17</b>        | Jeremiah IX. 1 62     |
| XIX. 18 65            | Hosea IV. 17 97       |
| XIX. 32 65            | Zechariah VII. 3 64   |
| Numbers VI. 11 63     | VII. 6 64             |
| XIV. 15. 16 98        | VII. 9 64             |
| <b>XX.</b> 8 68       | VIII. 9 64            |
| XX. 10 67             | Malachi II. 17        |
| <b>XX</b> . 12 67     | III. 14. 15 98        |
| XX. 24 67             | III. 18 98            |
| Deuteronomy II. 30 96 | Psalms XIX. 9 63      |
| V. 1                  | XLIX. 13 70           |
| VI. 5 73              | L. 23 68              |
| XI. 19                | Proverbs III. 6       |
| XVII. 11 65           | XII. 15 53            |
| XVIII. 22 66          | XIV. 12 53            |
|                       | 1                     |

INDEX

|                 | Page                           | Page |
|-----------------|--------------------------------|------|
| Proverbs XIX. 2 | . 44 Lamentations III. 40. 41. | 90   |
| XXI. 10         | . 75 Ecclesiastes I. 9         | 90   |
|                 | 76 VII. 20                     |      |
| Job IV. 18      | . 67 Nehemiah XIII. 26         | 81   |
| XI. 7           | . 102 I Chronicles XXII. 8     | 81   |
| XXV. 4          | . 67                           |      |
| Ruth III. 13    | . 101 TARGUM ONKELOS           | S    |
|                 | . 89 Genesis III. 22           |      |
| III. 39         | . 89 XLV. 27                   | 82   |

# INDEX OF QUOTATIONS FROM THE TALMUD

| Page                 | Page                    |
|----------------------|-------------------------|
| MISHNAH              | Yebamot, 49b            |
| Abot, I. 14          | Nedarim, 10a 63         |
| II.5 57              | 38a 80                  |
| II. 12               | Nazir, 19a, 22a 63      |
| IV. 1 50, 80         | $Sotah, 5b \dots 68$    |
| <b>V.</b> 20 57      | Baba Kamma, 30a 34      |
| V. 23                | 91b 63                  |
|                      | Baba Mezi'a, 35a 62     |
| BABYLONIAN TALMUD    | Baba Batra, 134a 84     |
| Berakot, 33b         | Sanhedrin, 113a 81      |
| 63a                  | Abodah Zarah, 20b 34    |
| Shabbat, 25b         | 54b 91                  |
| 30b 82               |                         |
| 92a 80               |                         |
| Pesahim, 66b         | PALESTINIAN TALMUD      |
| <b>1</b> 17a         |                         |
| Mo'ed Katan, 5a      | Nedarim, IX, 1 66       |
| Yoma, 67b            |                         |
| Sukkah, 28a          | MIDRASHIM               |
| 52a                  |                         |
| <i>Ta'anit</i> , 11a |                         |
| Megillah, 25a        |                         |
|                      | I Tanimi to Magning The |



- Digitized by Google

יושג, ובקשוי להשיג ידיעתו עד שידעוה<sup>2</sup>, וזה מה שאי אפשר, שאלו תכיל דעתינו מדעו היה מכיל מציאותו<sup>3</sup> אחר שהכל דבר אחד שהשגתו על השלימות הוא שיושג כמו שהוא במציאותו מן הידיעה והיכולת והרצון והחיים וזולת<sup>4</sup> זה מתאריו הגכבדים, והנה<sup>5</sup> כבר בארגו שהמחשבה בהשגת ידיעתו סכלות נמורה<sup>6</sup> אלא שאגחנו נדע שהוא יודע כמו שנדע שהוא נמצא, ואם נשאל<sup>7</sup> איך הוא<sup>8</sup> מדעו, נאמר<sup>9</sup> אנחנו לא נשיג זה כמו שלא נמצא, ואם נשאל<sup>7</sup> איך הוא<sup>8</sup> מדעו, נאמר<sup>9</sup> אנחנו לא נשיג זה כמו שלא ידיעתו ית<sup>12</sup>, ונאמר<sup>13</sup> איך הוא<sup>8</sup> מדעו, נאמר<sup>9</sup> אנחנו לא נשיג זה כמו שלא ידיעתו ית<sup>12</sup>, ונאמר לו החקר אלוה תמצא אם עד תכלית שדי תמצא<sup>11</sup>. ידיעתו ית<sup>12</sup>, ונאמר לו החקר אלוה תמצא אם עד תכלית שדי תמצא<sup>11</sup>. ותבין מ<sup>141</sup> כל מה שאמרנוהו<sup>15</sup> שפעולות האדם מסורות אליו וברשותו להיות צדיק או רשע מבלתי הכרתת השם לו<sup>161</sup> על אחד<sup>171</sup> משגי הענינים, 10 ומפגי זה היה ראוי הציווי, והלימוד<sup>19</sup>, וההכנה<sup>19</sup>, והגמול, והעונש ואין בכל זה ספק, אמנם תואר ידיעתו ית' והשגתו לכל הדברים דעתינו קצרה להשינו<sup>9</sup>, כמו שבארנו:

<sup>21</sup>וזה כלל מה שכווננו לשום אותו בזה הפרק, וכבר הגיעה עת ואפסוק הדברים הגה, ואתחיל בפרוש זאת המסכתא<sup>22</sup> אשר הקדמנו לה אליו אילו הפרקים<sup>23</sup>:

raised the question of God's knowledge of future things, and they die in ignorance of it. Mss. and edd. are corrupt, showing that ומוו was misunderstood, and that attempts were made to read sense into the passage. 20 Br והוא אשר נבצר מהם אמרתו So והוא אשר יבצר מהם ואמרו Ma אשר נבצר מהם ומתון והוא אשר יבצר מהם מתתו אשר יבצר מהם ומתון שלהלכוא Ma ומתון שלה back to an original ומתוך שלה By leaving off the J of Ma קומתוך, the proper reading is obtained.

י Ma ואיך בקשו. 2 אירעוה 🖛 🗛 אירעו 🖛 אירעו אירעוה 🛚 אירעו אירעוה 🗈 שירעו אירעו איר אר לו אתמנא בעלמה אהמנא בוגרה Ar. אר לו אתמנא בעלמה אהמנא בוגרה. שירעוהו So אותה 25. Ma הכיל So הכיל for הכילת. 4 Br So והחיים והרצון. Ma וזולתם. 5 Br 7 Thus Ma - Ar. סאלנא. Br So זאם הנה. • Br So + ۲ אין לו. ישאלנו שואל. <sup>8</sup> Br > הוא. 9 Br So + 17. וכבר הרחיק על מי 10 thus Ma - Ar. הרחיק "and He finds fault with him who". הרחיק 30 'disprove of, find fault with". See c. IV, p. 28. n. 17; c. VIII, p. 49, n. 29. Br So וכבר נפסק רבר המשתדל. 11 Br So לדעת על. 12 Br Ma So > 'n'. 13 Ма лся. והבין Ma והשכיל Br והבין Ma והבין So והבן. <sup>15</sup> Br So שאמרנו. יתברך עליו So אליו Br יתברך . 17 <u>Ma</u> So אחת. <sup>18</sup> Ma הלמוד והצווי. 19 Br Ma Information. 20 קצרה להשינו Ar. א השינו < Ma ; תקצר ענה 35. <sup>21</sup> Thus Br - Ar. וכבר Ma וכבר Ma וכבר וכבר הניע העת לפסוק So וכבר הניע לפסוק. 22 Br So המסכתא הואת 22. 23 Wolff omits ואתחיל... הפרקים – ואכר פי שרח הרה אלמסכתא אלתי להא קרמנא הרה אלפצול. So + השמונה פרקים תהלה לאל ברא שחקים.

להבין אותה ההמון, שהמענות<sup>1</sup> והראיות שיתירו זה ספק הם חזקות מאד ומופתיות<sup>2</sup>, והתבאר שהוא ית׳ תואריו<sup>3</sup>, ותואריו הוא, עד שיאמר<sup>4</sup> שהוא המדע, והוא היודע, והוא הידוע<sup>5</sup>, והוא החיים, והוא החי<sup>6</sup>, והוא אשר ימשיך<sup>7</sup> לעצמו התיים, וכן שאר התארים, ואלו הענינים קשים לא תקוה להבינם 5 הבנה שלימה משתי שורות או שלוש<sup>8</sup> מדברי, ואמנם יעלה בידך מהם<sup>9</sup>

ספור דברים לבד:

ולזה העיקר הגדול לא התיר<sup>10</sup> לשון העברי לאמר<sup>11</sup> תי יי<sup>12</sup>, כמו שאמרו<sup>13</sup> תִּי גַפּשְׁךָ, תֵּי פּרעה<sup>14</sup>, ר״ל שם מצורף, כי המצורף והמצמרף<sup>15</sup> אליו שני דברים<sup>16</sup> תלוקים ולא יצמרף<sup>17</sup> הדבר לעצמו, וכאשר היו חיי<sup>18</sup> השם הם<sup>19</sup> 10 עצמו ועצמו<sup>20</sup> תייו ואינם דבר אתר<sup>11</sup> זולתו לא אמרו אותו<sup>21</sup> בצרוף אבל אמרו תֵי יי<sup>23</sup>, הכוונה בזה<sup>24</sup> שהוא וחייו<sup>25</sup> דבר אתד:

<sup>26</sup>וכבר התבאר גם כן בספר הנקרא מה שאתר המבע שאין יכולת בדעותינו אבין מציאותו ית' על השלימות, וזה לשלימות<sup>27</sup> מציאותו וחסרון דעותינו<sup>29</sup> ושאין למציאותו סבות שיודע בהן, ושקוצר<sup>30</sup> דעותינו<sup>29</sup> מהשינו דעותינו<sup>29</sup> ושאין למציאותו סבות שיודע בהן, ושקוצר<sup>30</sup> דעותינו<sup>29</sup> מהשינו 15 כקוצר<sup>31</sup> אור הראות מהשינ אור השמש, שאינו לתולשת אור השמש, אבל<sup>32</sup> להיות זה האור יותר תזק מן האור<sup>33</sup> שירצה להשינו, וכבר דברו בזה הענין הרבה, והם כלם מאמרים אמיתים מבוארים:

וראוי מפני זה שלא נדע דעתו גם כן ולא<sup>35</sup> יכילהו דעתינו<sup>35</sup> כלל אחר שהוא דעתו ודעתו הוא, וזה הענין הוא<sup>36</sup> נפלא מאד, והוא אשר נבצר 20 מהם ומתו<sup>37</sup>, שהם ידעו שמציאותו ית' על השלימות אשר הוא עליו לא

<sup>1</sup> Br So וקלה להבין אותה ולהשכילה להמון כי המענות. והי סויה גרא Ar. יה וברהאניה; Ma ומופתים Br + אמיתיות. <sup>3</sup> So ווארו. 4 Ma >  $\forall$  Br ער שיאמר עליו. <sup>5</sup> Br והוא התי והוא החיים Ma So והוא הידוע והוא היודע. ימשיך Br So ואשר ימשיך. Ma ואשר ימשיד. <sup>10</sup> Ma אתירה So געברים 11 Br אעברים. Ma אמר אמר אמר . 12 Ma 25 הי פרעה So במו שאמר So במו שאמר אמר א יו Br So השם. אי צבאות So השם <sup>15</sup> Ma > המצטרף. תי נפשך. יברים < <u>Ma אברים 16</u> 17 Ma יצורף. 18 Br So אולפי שחיי 19 Br So הוא 20 Br So + גולפי גע הוא . 21 Br > <sup>22</sup> Br So + הוכירוהו. So + אשר עשה אשר עשה אשר גבאות 23</sup> Br So אתר. הכוונה בזה < Ma . לנו את הנפש הזאת. 25 So > 727. 26 Ma So 30 בדעתינו. ולהסרון Ma והוסר 28 Br מפני שלימות Ma. ולהסרון <sup>29</sup> Ar. עקולנא. <sup>30</sup> Br So בקוצר Ma בקוצר. <sup>31</sup> Ma בקוצר. שאינו ... אבל < Br Ma So אינו ... אבל אינו - Ar. פאן לים דלך לצעף נור אלשמם בל. Found in edd. Basel 1804, Dessau 1809, Groningen 1845, Slutcki 1868, Lemberg 1876, etc. 33 ... להיות 33 ... אור השמש hus Ma - Ar; Br So מפגי היות (So אור השמש חוק מאור הראות, 35, 35, 36 34 So ולא נחים בה . Ar. ולא יכילהו דעתינו 35 and we cannot comprehend Him". 36 So > MIT. והו ... Ar. ומתו <sup>37</sup> אלדי פאתהם פהלכוא. Wolff's rendering and explanation (see Acht Capitel, p. 80, and n. 2) seem to be correct. This wonderful idea has escaped those who

ושקנין המעלות והפחיתיות<sup>1</sup> בידו<sup>2</sup>, ומפני זה צריך לו שישתדל לקנות לנפשו המעלות שאין לו מעיר זולתו שיעריהו עליהם<sup>3</sup>, והוא אמרם<sup>4</sup> במוסרי זאת<sup>5</sup> המסכתא אם אין אני לי מי לי:

ולא נשאר מזה הענין אלא דבר<sup>6</sup> שצריך לדבר בו מעמ עד שתשלם כוונת הפרק<sup>7</sup>, ואע"פ שלא היה בדעתי לדבר בו כלל אבל הצורך הביא<sup>6</sup> אל זה, והוא ידיעת השם העתידות<sup>6</sup> שהיא המענה אשר ימענו עלינו בה<sup>10</sup> החושבים שהאדם מוכרח על המצוה ועל העבירה, ושכל פעולות האדם<sup>11</sup> אין לו בחירה בהם אחר שבחירתו נתלית<sup>12</sup> בבחירת האלהים, ואשר הביא לזאת האמונה שהוא אומר, זה האיש ידע בו השם<sup>13</sup> אם יהיה צדיק או לזאת האמונה שהוא אומר, זה האיש ידע בו השם<sup>13</sup> אם יהיה צדיק או ההוא אשר ידעו השם מוקדם<sup>14</sup>, או תהיה ידיעתו בלתי ידיעה<sup>15</sup> אמתית, ואם תאמר שלא ידע מוקדם<sup>14</sup>, או תהיה ידיעתו בלתי ידיעה<sup>16</sup> אמתית, ואם תאמר שלא ידע מוקדם<sup>14</sup>, או תהיה ידיעתו בלתי ידיעה<sup>16</sup> אמתית, ואם תאמר שלא ידע מוקדם<sup>14</sup>, או תחייב זה הרחקות עצומות ויהרם<sup>1</sup> נלא ספק:

15 וזה שכבר התבאר בתכמת האלהות, ר"ל מה שאתר המבע, שהשם אינו 15 יודע במדע ולא<sup>22</sup> חי בחיים עד שיהיה הוא והמדע שני דברים כאדם וידיעתו, יודע במדע ולא<sup>22</sup> חי בחיים עד שיהיה הוא והמדע שני דברים כאדם וידיעתו, שהאדם בלתי המדע בלתי המדע בלתי האדם אם כן הם שני דברים<sup>23</sup>, ואלו היה היה השם יודע<sup>24</sup> במדע היה מתחייב<sup>25</sup> הרבוי והיו<sup>36</sup> הקדמונים רבים<sup>27</sup>, השם והמדע אשר<sup>28</sup> בו ידע, והחיים אשר בו<sup>29</sup> הוא חי, והיכולת אשר השם והמדע אשר<sup>28</sup> בו ידע, ואמנים אמר ברתי לד מחלה מענה מדי היה מצר מנים לה 2<sup>9</sup> הוא חי, והיכולת השר השם והמדע מני יכול, וכן כל תואריו, ואמנם זכרתי לד מחלה מענה מרובה וקלה 2<sup>9</sup>

אן אכתסאב אלפצאיל . Poc. + et vitiorum - והפוזיתה. Ar. originally must have read אלפנאיל ואלרדאיל. Br הפעולות for המעלות. 2 Ma > 172. <sup>3</sup> Ma > עליהם. 4 Br ולכן אמרו. 5 Br Ma > conor; Br Ma . <sup>6</sup> Br So + жлк. זה הפרק ז So זה. <sup>8</sup> Ma So הביאני. 9 אוהוא 9 knowledge of future things", see Bloch, Sefer Hamiswoth, p. 175; I. Friedlaender, Sprachgeb., sub كون; Wo., von den seienden und werdenden Dingen. 10 Ma עליה. So - בה 11 Ma - מוכרת ... האדם 12 Br So עליה. 12 Br So ... 13 Thus Ma - Ar.; Br ואשר גרם לאמונה הואת היא מפני שישאל השואל זה האיש 30 אדע בו הבורא So ואשר הביא לואת האמונה הוא שישאל השואל זה האיש ידע הבורא. 14 Br So מרם היותו. <sup>15</sup> Ma So > ידיעה. 16 So DTIPD. 17 Br יתחייבו מזה So שלא ידע הסבה מה יהיה התחייבו. ונהרסו <sup>18</sup> Br. 19 Br So 20 Br So 7. בי הוא Br So בי הוא. 22 Ma לכן שמע. Ma > ממני. ואינו. 23 Thus Ma - Ar. שהכא אתנאן "and therefore they are two 35 things": Br So על כן almost equal to על כן גוא הם שני דברים (ergo). <sup>24</sup> Br So + יודע השם <sup>25</sup> So + מוה. <sup>26</sup> Br So + גומצאים. 28 Ma > אשר אשר. גיאלאוליין Ar. רבים כ "the eternal things". Br - רבים.

29 So > MT.

לבם מדרך<sup>1</sup> התשובה ולא תניח להם הבחירה ולא רצון להניח<sup>2</sup> החמא ההוא, והתמידו מפני זה על כפרם באמרו<sup>3</sup>, חבור עצבים אפרים הנח לו ר"ל שהוא התחבר אל העצבים בבחירתו ואהב אותם עונשהו שיונה על אהבתם, והוא ענין הנת לו, וזה מן הפירושים המובים למי שיבין דסות הענינים:

- 5 ואמנם מאמר ישעיה למה תתענו יי מדרכיך תקשיח לבנו מיראתך, אינו מזה הענין כלו<sup>5</sup>, ואינו נתלה בדבר ממנו, ואמנס ענין אלו הדברים כפי מה שבא לפניו<sup>5</sup> ולאתריו שהוא<sup>7</sup> מתרעם מהגלות<sup>8</sup>, וגרותינו, והפסק ממשלתינו<sup>6</sup>, ותגבורת האומות עלינו, ואמר דרך תפלה<sup>10</sup> יי אלהים כשיראו זה הענין מתגבורת הכופרים<sup>11</sup> יתעו מדרך האמת וימה לבם מיראתך, וכאלו
- 10 היית אתה סבה לסכלים האלה<sup>12</sup> לצאת מדרך האמת במאמר משה רבנו<sup>13</sup> ואמרו כל הנוים אשר שמעו את שמעך לאמר<sup>14</sup> מבלתי יכולת יי, ומפני זה<sup>15</sup> אמר אחר זה שוב למען עבדיך שבמי נחלתך, ר"ל עד שלא יהיה בענין חלול השם<sup>16</sup>, וכמו שבאר<sup>17</sup> בתרי עשר מאמר הנמשכים אחר האמת המנוצחים מן הנוים<sup>18</sup> בזמן הנלות, אמר מספר דבריהם<sup>19</sup> כל עושה<sup>20</sup> רע
- 15 מוב בעיני יי ובהם הוא חפץ, או איה אלהי המשפט, וספר מדבריהם גם כן מרוב הגלות<sup>21</sup> אמרתם שוא עבוד אלהים ומה בצע כי שמרנו משמרתו וכי הלכנו קדורנית מפני יי צבאות ועתה אנחגו מאשרים זדים, ובאר ואמר שהוא ית<sup>22</sup> עתיד לבאר האמת ואמר<sup>23</sup> ושבתם וראיתם בין צדיק לרשע ונו':
- 26 אלו הפסוקים המסופקים בתורה ובמקרא שיראה<sup>24</sup> מהם שהשם יכריח<sup>25</sup> על העבירות, והגה בארנו ענינם בלא ספק, והוא באור אמיתי עם רוב<sup>26</sup> ההתבוננות. ונשארנו על שרשינו שברשות האדם המצוה והעבירה<sup>27</sup>, והוא הבותר בפעולותיו מה שירצה לעשותו<sup>28</sup> יעשה, ומה שלא ירצה לעשותו לא יעשה<sup>29</sup>, רק אס יענשהו השם על חמא שהמא שיבמל<sup>30</sup> רצונו כמו שבארנו<sup>31</sup>.

2 Ma + להם . 3 Ma 25 י Br Ma So + אחורנית, Ma מדרכי for מדרך. 4 So + הנביא עיה Br Ma + עיה. s Br So دراط ه. 6 Ma ואמר. 7 Br So שהנביא ההוא 8 Br So על גלותינו. והפסס 9 כפי מה שלפניו. ממשלתינו – Ar. מתשפעא ואנקמאענא 💴 – Ar. אוגקמאענא; Br So נשיראו ישראל תגבורת הכופרים Br So כשיראו ישראל הגבורת ב הסכלים Ma ו על זה דרך תפלה. 13 Br So (So + כמה שאמר משה רבנו (ע״ה. 14 Ma 30 for לסכלים האלה. וכאשר Br וכאשר אמר < 18 So ומגידים איז 19 Br + בין הגוים. ערשי Br ערשי. 21 Br באר. So (So המובן מאורך גלות edd. וספר מדבריהם כמו כן מרוב הגלות (גלות So ). I. T. correctly has מדבריהם, although Ar. has איצא . Ar. איצא איצא ; Ma 22 Br והבטיחנו שם שהוא ית' So והבטיחנו שם שהקב. 35 אמר מספר ... הגלות < 24 Br הנראה. מכריה <sup>25</sup> Br 26 Br So 210. 23 So + . 27 Ar. הארם sfter היה Br + הארם So + היה sfter האלמאעה ואלמאציה. 29 Ma > על המאו לבמל אינשה 30 Br על המאו לבמל. ... געל המאו לבמל. לעשות Ma לעשות. 31 Br כאשר ביארנו.

אפשר שיענש האדם שימנעהו בחירת פעולה אחת, וידע הוא 1 בזה ולא יוכל למשוד2 נפשו ולהשיבה? אל הבחירה ההיא:

ועל זה הצד בעצמו היה עונש סיחון מלך חשבון, כי למה שקדם ממריו<sup>5</sup> אשר לא הוכרת עליו עלשו<sup>6</sup> השם שמנעו מהפיק רצון ישראל עד שהרנוהו<sup>7</sup>, והוא אמרו ולא אבה סיחון העבירנו בו ונו, ואשר היה קשה על המפרשים כלם בחשבם שסיתון נענש כשלא<sup>8</sup> הגיח את ישראל לעבור<sup>9</sup> בארצו ואמר איך<sup>10</sup> יענש והוא מוכרח, כמו שחשבו שפרעה נענש הוא וסיעתו על אשר לא שלחו את ישראל, ואין הענין כן, אלא כמו שבארנו שפרעה וסיעתו היה ענשם מהשם על מה שקדם מחמאתם שלא ישובו עד שיבואו עליהם כל אלה המכות והיה עונש סיחון על מה שקדם מחמאתו אל עולו 10 במלכותו שמנע לעשות רצון ישראל עד שהרנוהו<sup>10</sup>:

וכבר ביאר השם<sup>11</sup> על ידי ישעיה<sup>12</sup> הנביא שהוא ית' יענש קצת המורים<sup>13</sup> כשימנע<sup>14</sup> מהם התשובה ולא ינית להם הבחירה<sup>15</sup>, כמו שאמר<sup>16</sup> השמן לב העם הזה ואוניו הכבד ועיניו השע ושב ורפא לו, וזה דבר משומ<sup>17</sup> אינו צריך לפרוש, אבל הוא<sup>18</sup> מפתח למנעולים רבים, ועל זה 16 העיקר הולכים דברי אליהו ע"ה<sup>19</sup> על הכופרים מאנשי דורו, ואתה הסבות את לבם אחורנית, ר"ל כאשר חמאו ברצונם היה ענשך עליהם<sup>20</sup> שתסב

Ar. אלא הו בולך הוא בזה הועלם הו בולך.
 Br שלא 16r. יווריעהו Br Ma So.
 Thus edd.; Ar. אוד העצמה Br Ma So.
 Thus edd.; Ar. אנשון ליו Br Ma So.
 Br Ma So.

- אמרו איך ... עד שהרנוהו <sup>10</sup> ... עבור So יעבור So ... עבור אלא מפני שלא Mss. and edd. are confused and deficient, but the text can be reconstructed 26 with the aid of the Arabic and Ma. Ar. אינער מעקב והו מנבור כמא 26 with the aid of the Arabic and Ma.
- שנוא אן פרעא עוקב הו ושיעתה למא לם ימלק ישראל וליס אלאמר אלא כמא בינא אן פרעה ושיעתה כאן עקאבהם ענר אללה עלי מה תקדם מן שלמהם אן לא יתובוא התי תגול בהם נמיע תלך אלאפאת וכאן עקאב סיחון עלי מא תקדם מן שלמה או נירה פי ממלכתה אן ואמרו איך יענש והוא מוכרה כמו שחשבו Ma. ימנע מן אנאבה ישראל התי יקתלוה
- שפרעה וסיעתו היה ענשם מהשם על אשר לא שלחו את ישראל אך כמו שאמרנו היה על 30 מה שקדם מחמאתם שלא יבואו ישובו ער שיבואו עליהם המכות והיה ענש סיחון על מה ואמרו איך ענשו Br So. שקדם מתמסו ועולו במלכותו שמנע לעשות רצון ישראל עד שהרנוהו והוא מוכרח (שהוא – So) הקשה את רוחו ואמץ את לבבו כמו שחשבו (כאשר חשב Br.) שלא נענש פרעה ועמו אלא מפני שלא שלחו את ישראל מארצם ואין הענין כן אלא כמו

d\*

יענש בעולם הבא לבד, ופעמים יענש בשניהם<sup>1</sup>, וענשו בעולם הוה חלוק, פעמים יענש בגוף, ופעמים<sup>2</sup> בממון או<sup>3</sup> בשניהם יחד, וכמו שיבמל<sup>4</sup> קצת תנועות האדם<sup>3</sup> שהן בבחירתו על צד העונש, כבמל<sup>6</sup> ידו מן המלאכה<sup>7</sup> שלא יוכל לעשות בו דבר<sup>8</sup> כמו שעשה בירבעם<sup>9</sup>, או יממא עינו<sup>10</sup> מן הראות

5 כמו שעשה באנשיוו סדום הנקבצים על לומ<sup>11</sup>, כן יבמל ממנו בחירת התשובה עד<sup>13</sup> שלא יתעורר אליה כלל<sup>14</sup> וימות בחמאו, ולא נתחייב<sup>15</sup> לדעת חכמתו, עד שנדע<sup>16</sup> למה ענש<sup>17</sup> בזה המין מן העונש<sup>18</sup> ולא ענש<sup>19</sup> במין אתר, כמו שלא נדע מה הסבה בהיות<sup>20</sup> לזה המין זאת<sup>21</sup> הצורה ולא היתה לו צורה אתרת, אבל הכלל כי כל דרכיו משפמ, ויענש החומא כפי 10 חמאו וינמול הממיב כפי המבתו:

ואם תאמר<sup>22</sup> למה בקש ממנו לשלוח את ישראל פעם אחר פעם והוא נמנע מלשלחם, ולמה באו המכות עליו<sup>23</sup> והוא עומד במרדו על עקשותו<sup>24</sup>, כמו שאמרנו שענשו<sup>25</sup> היה שיעמוד על עקשותו<sup>35</sup>, ולא היה מבקש ממנו לבמלה<sup>27</sup> מה שאי אפשר<sup>28</sup> לעשותו, זה גם כן היה<sup>29</sup> לחכמה מהשם <sup>31</sup> ית<sup>30</sup> שיודיעהו שהשם יבמל בחירתו כשירצה לבמלה, ואמר לו אני<sup>31</sup> מבקש ממך שתשלחם, ולו<sup>32</sup> שלחת היית<sup>33</sup> נצול, אלא אתה לא תשלחם<sup>34</sup> עד שתמות, והיה צריך הוא<sup>35</sup> שיודה לשלחם עד שיראה הפך דבר הנביא<sup>36</sup> שהוא נמנע<sup>37</sup> להודות, ולא היה יכול, והיה בזה אות נדולה מפורסמת אצל כל<sup>38</sup> בני אדם כמו שאמר<sup>40</sup>, ולמען ספר שמי בכל הארץ, שהשם

<sup>1</sup> Br So פעמים בעולם הזה ופעמים בשניהם. 2 נפעמים 20 3 Br פעמים So פעמים. - Ar. א; Ma + אנמים; So פעמים. וכאשר Br וכאשר כמו So for Ar. אן יצשל . • Thus Ma for Ar. בני ארם So in the set at אן יצשל . - כביטול So כביטול אלכמש: אלכמש: <sup>7</sup> Ar. ען אלכמש: "from taking hold. seizing". 8 Br מאומה. • Br לירבעם בן So כאשר עשה לירבעם בן נבט גבט Ma + או סמות העין Ma או יסמא עינו Br או עניה Ma או סמות העין So 25 או לסמא עניז. According to Ar. או לסמא עניז, as the object of כבמל. 11 Br הנאספים So לאנשי 12 Br So הנאספים 11 Br So 13 So > אליה כלל אליה 14 Br אליה נואין אנו הייבים. 15 Br ואין אנו הייבים. על פתח לום. ישנשאל Br שנשאל. 17 So + 77. 18 Ma > ענשו העונש. 19 Ma So ענשו. 20 Br כאשר לא גרע מה היא הסיבה לחיות So. 21 Br W. 22 Br 80 ואם תשאל. והו ממנוע מן דלך באן תנול אלאפאת עליה for Ar. והוא ... עליו 23 25 So לבמל So לבמל הדבר Br לבמל הדבר So לכמל איעמוד על עקשותו So לכמל. - מה*י*ית*י*. <sup>28</sup> Br So + <sup>1</sup>. <sup>29</sup> Br איז היה 1 So <sup>30</sup> Br Ma > יתי. <sup>31</sup> So <sup>31</sup> So <sup>32</sup> Ar. שתשלח Br <sup>32</sup> Ar. – גנגי <sup>35</sup> שלתת 35 Br So Ma שלחתם So תהיה So תהיה. אי Thus Ma - Ar. שלחתם Br So <sup>39</sup> Ma > כל. <sup>40</sup> Ma.

לבו ואת לב עבדיו<sup>1</sup>, ואחר כו<sup>2</sup> היה מבקש ממגו<sup>3</sup> לשלחם, והוא מוכרח+ שלא לשלחם, ואחר כך לענשו כאשר לא שלחם ולהימתו הוא וכל סיעתוים זה היה? עול בלא ספס וסותר לכלי מה שהסדמנוי, אלא נשאר שאין הענין כן10, אבל פרעה וסיעתו מרו בבחירתם מבלי הכרח11, וחמסו הגרים אשר היו12 בתוכם ועולו עליהם עול גמור13 כמו שאמר בביאור14, 5 ויאמר אל עמו הנה עם בני ישראל רב ועצום ממנו הבה נתחכמה לו ונו'. וזאת הפעולה15 היתה מהם בבחירתם וברוע16 לבבם ולא היתה עליהם בזה הכרחה<sup>17</sup>, והיה עונש השם להם על זה למנעם מן התשובה עד שיחול<sup>18</sup> עליהם מן העונשני מה שהיה ראוי להם מן הדין שזה ענשם 20, ומניעתם מן התשובה הוא שלא ישלחם, וכבר ביאר<sup>21</sup> השם זה והודיעו 10 שאלו היה רוצה<sup>22</sup> להוציאם לבר היה מאבר אותו וסיעתו והיו יוצאים, ואמנם 23 רצה עם הוציא 24 אותם לענשו 25 על חמסם הסודם כמו שאמר בתחלת הענין 26, וגם את הגוי אשר יעבודו דן אנכי ונו 27, ואי אפשר לענשם אלו היה עושים תשובה ועל כו נמנעו מו התשובה והחזיסו בהם. והוא אמרו כי עתה שלחתי את ידי וגו'28, ואולם בעבור זאת העמדתיך וגו': 15 ואין לדסדס עלינו 29 אם נאמר שהשם יענש האדם שימנעהו מן התשובה 30. ולא יניח אליו בחירה<sup>31</sup> בתשובה, כי הוא ית ידע<sup>32</sup> החמאים, ולפי<sup>33</sup>

חכמתו וישרו יהיה שעור העונש, פעמים יענש בעולם הזה לבד ופעמים

- 20 I. T. > Ar. האמר שארהם "that this should be their punishment" שוה ענשם "that this should be their punishment". אמר 21 So אמר 22 Br אמר 23 Br So + גאמר 24 Ma מהרה מאין איהור 24 Ma מהרה מאין איהור 24 Ma אמרם So אבל הוציאו 30 בי דרש אמר 25 Thus Ma = Ar. און יעקבה אלמתקדם כמא קאל פי אול אלאמר.
- 55 אוח"כ יצאו ברכוש נדול + 27 So (So משרבמיה ואפר 55 האח"כ יצאו ברכוש נדול 27 So (So גאר"כ יצאו ברכוש נדול 29 Si (So 10, 29 Si (So 29 Si (So

אמת, ולא בזה המאמר<sup>1</sup> התחייב פלוני הרע להיות רע על כל פנים ולא פלוני הצדיק להיות צדיק על כל פנים, אבל כל מי שהיה מהם רע היה בבחירתו, ואלו היה רוצה להיות צדיק היה יכול ואין מונע לו, וכן כל צדיק וצדיק<sup>2</sup> אלו היה רוצה להיות רע לא היה לו מונע<sup>3</sup> מזה, כי הדברים שאמר לא אמר<sup>4</sup> היה רוצה להיות רע לא היה לו מונע<sup>3</sup> מזה, כי הדברים שאמר לא אמר<sup>4</sup> ז על איש ידוע עד<sup>3</sup> שיאמר כבר נגזר עליו<sup>3</sup>, ואמנם באו הדברים בכלל, ועשאר כל אוש ידוע עד

ונשאר כל איש<sup>7</sup> בבחירתו כעיקר<sup>8</sup> יצירתו, וכן כל איש ואיש מן המצריים אשר חמסום והונו אותם היה בכחירתו<sup>9</sup> שלא יחמסם אלו<sup>10</sup> היה רוצה<sup>11</sup>, כי לא נגזר על האיש בפרט שיחמוס <sup>12</sup>:

וזאת התשובה בעצמה נשיב<sup>13</sup> על אמרו הנך שוכב עם אבותיך וקם וזאת התשובה בעצמה נשיב<sup>13</sup> על אמרו הנך שוכב עם אבותיך וקם בו<sup>16</sup> כך וכך, שאם לא ימצא לעולם<sup>17</sup> מי שיעבור<sup>18</sup> תהיה<sup>10</sup> ההפחדה לבמלה, והיו<sup>20</sup> הקללות כלם לבמלה, וכן העונשים אשר בתורה אין לנו לומר<sup>21</sup> כאשר מצאנו דין סקילה בתורה שזה אשר חלל<sup>22</sup> השבת<sup>23</sup> היה מוכרח לחללו<sup>24</sup>, ולא מפני הקללות שבאו בתורה נאמר שאשר עבדו ע"ז 15 וחלו עליהם הקללות ההם נגזר<sup>25</sup> עליהם לאבדה, אבל<sup>26</sup> בבחירתו עבדה כל מי שעבדה, וחל עליו העונש<sup>27</sup> נם המה בחרו בדרכיהם ונו' נם אני אבתר בתעלוליהם<sup>28</sup> ונ':

אבל אמרו והזקתי את לב פרעה וגו' ואחר כך ענשו והמיתו יש בו מקום<sup>29</sup> לדבר ויעלה ממנו בידינו<sup>30</sup> שורש גדול, והסתכל<sup>31</sup> מאמרי בזה הענין, ושים אליו 20 לבך, וחבר<sup>32</sup> אותו על דברי זולתי<sup>33</sup> ובתר לך המוב, והוא<sup>34</sup> שפרעה וסיעתו אלו לא היה להם חמא אלא זה<sup>35</sup> שלא שלחו ישראל, היה הענין מסופק על כל פנים שהוא<sup>36</sup> מנעם מלשלוח אותם כמו שאמר כי אני הכבדתי<sup>37</sup> את

י Ma ולא מפני זה המאמר Br So ולא בזה הרבר. 3 Ma <sup>2</sup> So + וצריק. So מונע לו. 7 So אמרם Br So אמרם. <sup>5</sup> Ma > ער. <sup>6</sup> So > עליו. ונשאר for ונשאר. Mi + איש. 8 Ma So בעקר. 9 Mi בבחירתם. 10 Br 25 12 Br שיחמסם for האיש. Br שיחמסם So שיחמסם. אם. 11 Mi היו רוצים. 16 Ar. 13 Ma גשוב. 14 Edd. + אחרי אלהי נכר הארץ. נפעלה בה ונצנע "towards him shall we do and act". בעולם Ma בעולם. <sup>18</sup> Ar. שיעבור ע"ו "transgress". Br So שיעבור אותה Ma שיעבור ע"ו. Originally but incorrectly copied שיעבור, a natural mistake, as שיעבור is used 30 19 So + so often here. It then became necessary to supply an object. <sup>21</sup> Ma + בהם . <sup>22</sup> So שוה שחלל. 23 Ar. שבת. אותה. 20 So ויהיו. אבל for אך Br אלעברם 26 So. 24 Ma לקללו. 25 So שנגור 25. 27 Br + כמו שאמר + So - כמי שנאי. 28 Ma בדרכיהם - בדרכיהם Br Ma So ומנורותם אביא להם +. <sup>20</sup> Br יש באותו הענין מקום. 30 I. T. + 35 יאקרנה . אקרנה "and compare it" Br ואקרנה. בידינו <sup>31</sup> Ma הסתכל. <sup>33</sup> all those who have spoken about it". כל מן תכלם פיה. אילתי <sup>33</sup> 37 Br 34 Ma + אצלי . 85 Br So > 77. שהרי הקי Br So שהרי הקי. כי אני הכברתי for והכברתי.

לדעת מוב ורע ונו'ו, ר"ל שהוא היה אחד בעולם, ר"ל<sup>2</sup> מין שאין כמותו<sup>3</sup> מין אחר שישתתף<sup>4</sup> עמו בזה הענין אשר נמצא לו, ומה<sup>5</sup> הוא, שמעצמו ומנפשו ידע המוב והרע, ויעשה איזה מהם שירצה ואין מונע לו מהם, ואחר שהוא כן, אפשר שישלה ידו ויקת מזה<sup>5</sup> ואכל וחי לעולם:

1 ואתר שהתחייבי זה במציאות האדם ר׳ל שיעשה בבתירתו פעולות המוב הוהרע, כאשר ירצה<sup>8</sup>, התחייב ללמדו דרכי המוב<sup>9</sup> ושיצוהו ויזהירוהו ויזרע, כאשר ירצה<sup>8</sup>, התחייב ללמדו דרכי המוב<sup>9</sup> ושיצוהו ויזהירוהו ויזרע, כאשר ירצה<sup>8</sup>, התחייב ללמדו דרכי המוב<sup>9</sup> ושיצוהו ויזהירוהו הרע, כאשר ירצה<sup>10</sup>, ותרח<sup>10</sup> כל זה יושר, וראוי לו שירניל עצמו פעולות המורו<sup>11</sup>, עד שיהיו לו המעלות<sup>12</sup>, ויתרחק מן הפעולות הרעות עד שיסורו ממנו הפחיתיות אם<sup>13</sup> המעלות<sup>12</sup>, ויתרחק מן הפעולות הרעות עד שיסורו ממנו המורו<sup>11</sup>, עד שיהיו לו המעלות<sup>12</sup>, ויתרחק מן הפעולות הרעות עד שיסורו ממנו המורו<sup>11</sup>, עד שיהיו לו המעלות<sup>12</sup>, ויתרחק מן הפעולות הרעות עד שיסורו ממנו הנות<sup>11</sup>, עד שיהיו לו המעלות<sup>12</sup>, ויתרחק מן הפעולות הרעות עד שיסורו ממנו המורות אם<sup>13</sup> הם נמצאות אתו, ולא יאמר שהם בענין שאינם יכולות<sup>14</sup> להשתנות, כי כל<sup>13</sup> ענין אפשר להשתנות מן המוב אל הרע ומן 10 הרע אל המוב והכל בבחירתו<sup>16</sup>, ובעבור זה הענין<sup>11</sup> זכרנו כל<sup>18</sup> מה שזכרנו מענין המצות והעבין המצות והעבירות:

והגה נשאר לנו לבאר דבר אחד מזה הענין והוא שיש קצת פסוקים<sup>19</sup> יחשבו בהם בני אדם שהשם ינזור במרי ושהשם יכריח<sup>20</sup> עליו, וזה שקר וצריכים אנו לבארם<sup>21</sup>, כי הרבה מבני אדם התבלבלו בהם<sup>22</sup>, ומזה אמרו 15 לאברהם<sup>23</sup>, ועבדום וענו אותם ארבע מאות שנה<sup>24</sup>, אמרו הלא תראה<sup>24</sup> שנזר על המצריים שיחמסו זרע אברהם, ולמה ענשם וזה בהכרח בגזירה שהשתעבדו בהם כמו שנזר<sup>26</sup>, והתשובה בזה<sup>27</sup> שזה הענין דומה כאלו<sup>28</sup> אמר השם שהנולדים לעתיד יהיה מהם מורה<sup>29</sup>, ועובד, וחסיד, ורע<sup>30</sup>, וזה

2 Ma > ר״ל. 20 י Ma + הוכבר באר בתורה. 4 Ma 12. • Ar. ויקת מוה האץ – ויאכר מן הרה אלשנרה. The <sup>5</sup> So אשר נפצא בו הוא. absence of ran from the text of I. T., and arbore in brackets in Poc., seem to imply that אלשנרה was not originally in the Ar. Ma ולקה Ma > מוה כ ז Ma So שיתחייב. אם כן + Br אכונ after אירצה אם כן אירצה אם ניירצה אם ניירצה אם ניירצה אם אם אם אם גיירצה אם אם אם אם אם אם אם א • Ma > 10 So ויזהירהו ויענישיהו וינמלהו ויהיה 10. 11 Thus 25 דרכי; Br marg. + דרכי. Ma – Ar. אלכיראת אפעאל אלכיראת So להרגיל עצמו בפעולות הטוב Br. להרגיל עצמו בפעולות הטוב. אשר for אשר for אשר for אשר for אשר for אשר. 12 So + השכליות. 14 Br ביכולת 14. 15 Ma שכל. <sup>16</sup> Ar. והו אלמכתאר לדלך "and he is the chooser in this". ובעבור for ומפגי Br So ונחו הרא אלמעני ומן אגלה. 18 Ma > .cd 30 19 Br So > , gen; So Br So ... 20 Br מכריה, --- וצריכים אנו לבארם 21 Ar. פלגבינהא 'and so we shall explain them''. 22 Many edd. > בהם ... כי 23 Br So מה שנאמר for אמרו. <sup>24</sup> I. T. + ארבע מאות שנה. 25 Ar. פלאי שי עאקבהם והם באלערורה לא בד להם 26 Ar. יתראה "thou seest Him". יאן יכתלרמוהם כמא קדר "then why did He punish them, since by necessity 35 and inevitably they must enslave them as He had decreed?" Ma ולמה ענשם והלא בהכרה Br ענשם שזה בהכרח הגזרה נשתעבדו בהם כמו שנגזר עליהם ולמה ענשם הלא בהכרת בנזרה (נזרת Mi) השם So בנזי השם השתעבדו בהם כמו שננזר השתעבדו בהם כמו שנזר עליהם. בוה for לאילו Br So בוה for בוה בוה <sup>28</sup> Ma > הענין רומת כאלו. מורה for מורד Br מהם יהיה 29 Ma. 30 Br ורע וחסיר 40.

למטה<sup>1</sup>, והוא<sup>2</sup> מאמר אמיתי שהשם רצה<sup>3</sup> שתהיה הארץ כלה<sup>4</sup> במרכז, ומפני זה בכל עת שישליכו חלק? ממנה למעלה יתנועע אל המרכז, וכן כל חלק מחלקי האש יתנועע למעלה ברצון שקדם להיות האשי מתגועעת למעלה, לא שהשם רצה בעת שהתגועעי זה החלס מן הארץ 5 שיתגועע לממה, ובזה יחלקו<sup>8</sup> המדברים, כי שמעתים<sup>9</sup> אומרים שהרצון בכל דבר עת אחר עת תמיד, ולא כן נאמין אנחנו, אך הרצון היה<sup>10</sup> בששת ימי הבראשית, ושימשכו 11 הדברים כלם 12 על מבעם תמיד כמו שאמר 13 מה שהיה הוא שיהיה ומה שגעשה הוא שיעשה, ואין כל חדש תתת השמש, ומפני זה הוצרכו 14 התכמים לומר שכל 15 המופתים היוצאים תוץ למבע 18 אשר היו ואשר 16 עתידים להיות ממה שיעד בהם 17 כלם קדם הרצון בהם 10 בששת ימי בראשית והושם במבע הדברים או שיתחדש 19 בהם מה שיתחדש, וכאשר יתחדש בעת שצריך נחשוב בו שעתה הנתחדש, ואין הענין כן 20 וכבר הרחיבו בזה הענין הרבה במדרש קהלת וזולתו 21, וממאמרם 22 בזה הענין עולם כמנהגו נוהגיי, ותמצאם תמיד בכל דבריהם ע"היי בורחים 15 מתת הרצון בדבר אחר דבר ובעת אחר עת, ועל זה הצד25 יאמר באדם כשיקום וישב26 שברצוו 27 השם קם וישב ר״ל שהושם במבעו בתחילת בריאת האדם28 שיקום וישב בבחירתו, לא הוא רצה עתה בעת קומו שיקום או שלא יקום כמו שלאפי רצה עתה בנפילת זה האבויי שתפול או שלאיי תפול, וכלל הענין<sup>32</sup> שתאמין<sup>33</sup> כי כמו שרצה השם<sup>35</sup> שיהיה האדם נצב 20 הקומה<sup>34</sup>, רחב החזה, בעל אצבעות, כן רצה שיתנועע, וינוח מעצמו, ויעשה פעולות בבחירתו אין מכריח36 לו עליהם ולא מוגע לו37 מהן, כמו שהתבאר בתורה<sup>38</sup> האמתית ואמרה מבארת<sup>39</sup> זה הענין<sup>40</sup>, הן האדם היה כאחד ממנו לדעת מוב ורע וגו', וכבר ביאר התרנום הפירוש 41 שהרצון בו 42 ממנו

גזר ורצה <sup>3</sup> Ma ירדה לממה + Ma .... <sup>2</sup> Ма лия. Ma > כלה. סחלק Br מחלק. להיות האיש for לייותו 50. <sup>7</sup> Ma שיתנועע. 8 Br 25 חולסים. שמעתי So. 10 Ma היו רצון. 11 Ma So שימשכו. 12 Br ני כל Br So כי כל. + 12. 13 Br ולפיכך הצריכו. 14 Br ולפיכך. ולפיכך אמר. מה שיער בהם הכתוב So מאשר יער בהם הכת' Br מה שיער בהם. ונם אשר Br So וונם אשר. 18 Ma So בהם הרצון. פלמא הרת Thus Ma - Ar. פלמא הרת יתחרש Ma יתחרש. ני אלוקת אלדי ינבגי מן פיה אנה אמר מרי אלאן ולים כדלך. Br אך כאשר התחרש הרבר 30 וכאשר יתחדש בעת הצורך So בעת הצורך יחשבו הרואים שעתה נתחדש ואין הדבר כן <sup>21</sup> Ma nith. יחשבו הרואים בו שעתה נתחדש ואין הרבר כן. 22 Ma So 24 So ע"ה after ותמצאם. ועל Br ועל 25 ומאמרם. 23 Br הולך. 28 Br העולם So אילו הפנים. <sup>26</sup> Ma ושישב. 27 So ברצון. 29 Br כאשר לא. 30 Br האבן הואת So האבן הוו. 31 So לא 35. 35 בריאתו. שירצה So השם < Br וכלל הרבר שנאמין בו <sup>33</sup> So וכלל. זה הענין Ma זה. 37 Br > 17. השם ית׳. 35 Ma קומה. <sup>36</sup> So מכריע; Ma מכריע. 38 Br כאשר התבאר מהתורה. 30 Br So > מבארת, ואמרה for מבארת. 40 Br 41 Br בתורה התרנום הפירוש Ma בתרנום בפירוש. + באמרה So + באמרם. 40  $^{42}$  או הקרירה – Ar. או הקרירה "that its meaning".

46

או הוֹנָה אותו<sup>1</sup> וכחש בו ונשבע עליו<sup>2</sup> לשקר אם נאמר שהשם נור על זה שיניע זה הממון לידו ושיצא מיד זה האחר כבר נזר בעבירה, ואין הענין כן, אבל כל פעולות האדם<sup>3</sup> הבאות בבחירתו בהם<sup>4</sup> בלא ספק ימצאו<sup>5</sup> המצות והעבירות<sup>6</sup> כי כבר בארנו בפרק השני שמצות התורה ואזהרותיה<sup>7</sup> הם בפעולות<sup>8</sup> אשר לאדם בהם<sup>9</sup> בחירה שיעשה ושלא<sup>10</sup> יעשם, ובזה החלק זה המבש תמצא יראת שמים ואינה בידי<sup>11</sup> שמים, אבל נמסרת לבחירת מן הנפש תמצא יראת שמים ואינה בידי<sup>11</sup> שמים, אבל נמסרת לבחירת האדם כמו שבארנו<sup>12</sup>, אם כן אמרם הכל אמנם ירצו בו<sup>13</sup> הענינים המבעיים אשר אין בחירה לאדם בהם, כנון<sup>14</sup> היותו ארוך או קצר<sup>31</sup>, או רדת<sup>16</sup> מטר אשר אין בחירה לאדם בהם, כנון<sup>14</sup> היותו ארוך או קצר<sup>31</sup>, או רדת<sup>16</sup> מטר או עצירה, או הפסד אויר או זכותו<sup>17</sup>, וכיוצא בזה<sup>18</sup> מכל מה שבעולם זולת תנועת האדם ומנוחתו<sup>11</sup>:

<sup>21</sup> ואמנם זה הענין אשר בארו החכמים<sup>20</sup> שהמצות והעבירות אינם ביד<sup>21</sup> השם ולא ברצונו, אבל ברצון<sup>22</sup> האדם, נמשכו בזה אחר דברי ירמיה<sup>23</sup> והוא אמרו<sup>24</sup>, מפי עליון לא תצא הרעות והמוב, שהרעות הם<sup>25</sup> המעשים הרעים והמוב הם המעשים מובים, ואמר שהשם לא נזר<sup>26</sup> על האדם לעשות<sup>27</sup> רע או מוב, ואחר שהענין כן ראוי<sup>28</sup> לאדם שיתאונן ויבכה<sup>29</sup> על מה שעשה מן החמאים והעבירות אחר שפשע ברצונו, ואמר מה יתאונן על מה שעשה מן החמאים והעבירות אחר שפשע ברצונו, ואמר מה יתאונן כי על מה שעשה מן החמאים והעבירות אחר שפשע ברצונו, ואמר מה יתאונן על מה שעשה מן החמאים והעבירות אחר שפשע ברצונו, ואמר מה יתאונן על מה שעשה מן הרמאים והעבירות אחר ביז ג'יי על מה שעשה מן החמאים והעבירות אחר במשע ברצונו, ואמר מה יתאונן על מה דרכינו נחקורה<sup>33</sup> ונשובה עד יי<sup>34</sup> נשא לבבינו אל כפים אל אל בשמים<sup>35</sup>

20 אבל המאמר המפורסם אצל בני אדם וגם ימצא ממנו בדברי החכמים ובדברי הנביאים<sup>36</sup> גם כן והוא שישיבת האדם וקימתו<sup>37</sup> וכל תנועותיו <sup>39</sup> ברצון השם ית' וחפצו, הוא מאמר אמיתי<sup>38</sup> על צד אחר, והוא כמי<sup>39</sup> שהשליך אבן אל האויר וירדה לממה שאמרנו בה שברצון<sup>40</sup> השם ירדה

<sup>1</sup> Ar. או כאנה "or cheat him". See Ro., p. 68, n. 4. Br או כאנה, Br marg. 25 או כאנה, *hiphil* of ינָה oppress, maltreat, overreach in dealing" (אנה). 27 I. T. 28 סמורות לו ותלויות בבחירתו 6 So 29 הבאות כבחירתו בהם 5 Br marg. 20 בבחירתו בהם 10 before בהן 20 הפעולות Br הפעולות 8 Ar. 20 או שלא 20 או מער 11 Ma 20 בבחירתו בחם 10 So 20 או שלא 20 או מער 20

- 30 <sup>12</sup> So + למעלה הי ארא הכל אנמא ירידון בה. <sup>13</sup> Ar. הכל אנמא היל אנמא ירידון בה. <sup>13</sup> Ar. הכל בידי השמים מסור מקולהם ארא הכל אנמא ירידון בה. <sup>13</sup> Ar. הכל בידי השמים ארא הכל בידי השמים אמנם רצוי Ma אמנים רצוי. <sup>14</sup> Ma הכל בידי השמים אמנם רצוי <sup>16</sup> Ma הכל בידי השמים אמנם רצוי <sup>14</sup> Ma הכל בידי השמים אמנים אמנים אמנים רצוי. <sup>16</sup> Ma הכל בידי השמים אמנים אמני

#### שמונה פרקים פרק ח

אשר נגזר שיהיה אי אפשר מבלתי היותו, וזה כלו שקר גמורי וכנגד המושכל והמורנש<sup>2</sup> והריסת<sup>3</sup> חומת התורה<sup>4</sup>, ולגזור<sup>5</sup> על השם בעול חלילה לו ממנו6, אמנם האמת אשר אין ספק בו שפעולות האדם כלם מסורות לו אם ירצה יעשה ואם ירצה לא יעשה? מבלתי הכרח שיכריחוהו 5 עליו, ומפני זה היה ראוי לצותו8, אמר ראה נתתי לפניך9 היום10 את החיים ואת המוב ואת המות ואת הרע ונו'וי, ובחרת בחיים, ושם<sup>12</sup> הבחירה לנו בהם, וחיוב העונש למי שימרה, והנמול למי שיעבוד אם תשמעו אם לא תשמעו, וחייב הלמוד וההתלמדות, ולמרתם אותם את בניכם, ולמדתס אותם13 ושמרתם לעשותם וכל מה שבא בלמוד14 המצות, וחייב15 גם כן 10 ההכנות 16 כלם כמו שכתוב בתורה 17, ואמר 18 ועשית מעקה לנגיך ולא תשים דמים בביתך 19, פן ימות במלחמה וגו', במה ישכב, לא יחבול 20 רחים ורכב21 וגו', והרבה22 בתורה ובספרי 23 הנביאים מזה הענין ר"ל ההכנות 24: אבל מה שנמצא לחכמים25 והוא אמרם הכל בידי שמים חוץ מיראת שמים, והוא 26 אמת ונומה לצד מה 27 שוכרנו, אלא שהרבה פעמים 28 ימעו בני 15 אדם ויחשבו קצת פעולות האדם הבאות בבחירתו שהוא מוכרה עליהם, כזווג פלוניי29, או היות זה הממון 30 בידו, וזה בלתי אמת, כי זאת האשה אם<sup>31</sup> לקחה בכתובה וקרושין והיא כשרה לו ולקחה לו לפריה ורביה והיא<sup>32</sup> מצוה והשם לא יגזור בעשיית מצות<sup>33</sup>, ואם יהיה<sup>34</sup> בנשואיה איסור היא עבירה והשם לא יגזור עבירה35, וכן זה אשר גזל36 ממון פלוני, או גגבוז37

י Ar. ההוא כלה מחאל ובאמל "but this is wholly impossible and absolutely 20 false". 2 So המושכלות והמורגשות. אהדם Ar. והדם, read as noun והדם, 4 Ar. אלשריעה, generally translated by החורה or ההורה. See Munk, Guide, I, p. 68, n. 3; Holzer, Dogmenlehre p. 24, n. 6; Peritz, Sefer ha-Mitzwoth, p. 6, n. 1. ילגרור So ולגרור. <sup>6</sup> Ar. תעאלי ען דלך "may He be exalted above this!". 25 זאס לא Ma ואס לא ירצה Br So אן שא פעל ואן שא לא יפעל. 1אס לא 1אס לא אירצה. מבלי ... לצוותו 8 - Ar. מן ניר גבר ולא קהר לה עלי דלך פלדלך לום אלתכליף "without any constraint or compulsion upon him in regard to it, and therefore the commandments were necessary". So שיכריחהו 9 Br לפניכם 10 Ma איום איום Br + ואחר וואחר איום אוו ואת המות ואת הרע < So כך אמ' לו. 12 So DW. אותם < So אותם. 14 Ma 30 בלמורי. I. T. > Ar. ואלתעויד "and the practising of". 16 Ma 15 Ma + спо. כי תבנה + So האמת - אלחק I. T. > Ar. אלחק So - האמת היו I. T. התכוונות, see p. 43, n. 30. בית חרש. 18 Ma So > 18 Ma. ני יפול for לנגך ... בביתך Br Ma So הנופל ממנו. <sup>20</sup> Ma תחבול.  $^{21}$  Br Ma > 1rCc  $^{21}$ <sup>22</sup> 1. T. > Ar. 25 So + עליה השלו . 35 מאר -- נרא. 23 So ובדברי 23. <sup>24</sup> Ma הכונות. אנם כן Br So הוא גם 26 28 Ma שפעמים הרבה. 29 Ma פלנית. .הממון הוה Ma מים. 33 Ma 32 Br So .... אשר So אשר. המצוה So <sup>34</sup> So הית. געשית עבירה So העבירה <sup>35</sup> Ma. ינוול Ma 36 36. או מרקה. או מרקה או מרקה ''or steal from him''; Br נוב ממנו א So + או מרקה.

#### שמונה פרקים פרק ח

והוא<sup>1</sup> מוכו לצד המורך והפחד, וכשילמדוהו וירגילוהו יקבלם<sup>2</sup> מהרה, ואם יכויו בו הגבורה לא ישוב גבור רק בקושי גדולי, אבל ישוב כשירנילוהו בלא ספק: ואמנם בארתיי לך זה שלא תחשוב השגעונות אשר ישקרוי חכמי הכוכבים אמיתיות כשיחשבו שמולד אדם ישימהו בעל מעלה או בעל חסרון, ושהאיש מוכרה על המעשים ההם בהכרה, אמנם אני? יודע 5 שהדבר המוסכס עליו מתורתינו ומפילוסופי יון כמו שאמתוהו מענות האמת שפעולות האדם כלס מסורות לו אין מכריח? עליו? בהם ולא מביא אותו זולת עצמו כלל ימהו<sup>10</sup> לצד מעלה או לצד חסרון, אלא אם<sup>11</sup> יהיה הכנה<sup>12</sup> מזנית לבד כמו שבארנו שיקל לו בה13 ענין או יכבדיי, אבל שיתחייב או יהיה נמנע אין זה כלל, ואלו היה האדם מוכרח על פעולותיו היו15 במלות 10 מצות התורה ואזהרותיה והיה הכל שקר גמור אתר שאיז בחירה לאדם במה שיעשה, וכן היה מתחייב במול הלמוד וההתלמדות ולמוד כל מלאכת מחשבת. והיה16 כל זה הבל ולבמלה 17 אחר שהאדם אי אפשר 18 לו כלל מפני המכריח שיכריחהו מחוזיני לפי דעת האומרים זה שלא יעשה18 הפועל הפלוני, ומבלתי<sup>20</sup> שדע<sup>18</sup> החכמה הפלונית, ושתהיה<sup>21</sup> לו המדה הפלונית, 15 והיה הגמול והעונש גם כן עול גמור22 לא ממנו קצתינו לקצתינו, ולאצי מהשם לנו, שזה שמעון ההורנ<sup>24</sup> לראובן אחר שוה מוכרח שיהרוג וזה מוכרח25 שיהרג למה גענוש שמעון ואיך יתכן גם כן עליו ית׳ צדיק וישר הוא שיענשהו על פועל שאי אפשר לו<sup>26</sup> לא יעשהו, ואפילו השתדל שלא יעשהו 27 לא היה 28 יכול, והיו במלות נם כן 29 ההכנות 30 כלם עד סופם 20 מבגות הבתים<sup>31</sup>, וקנות המזון<sup>32</sup>, ולברוח בעד<sup>33</sup> הפחד וזולת זה<sup>34</sup>, כי

י Ma מן הצריך הוא. <sup>2</sup> Ma יקבלוהו. אבכד 3 Ar. שבכד "but with difficulty". 4 So בארנו. בשנעונות So בשנעונות <sup>6</sup> Ma שכרו So שקרו cod. 73 (see p. 42, n. 1) יסברו. <sup>7</sup> Mss. edd. אני, but Ar. אנה (= אתה), which should be emended 25 to אנא (= אני) rather than Heb. אתה to אני א אנא. אתה אני אנא מכריע. שותו Br So אותו. ישהו 10 ולא עאדי לה מן כארנ בונה ימילה ... (זולתו Ma, which - Ar. (זולתו Ma)... ישהו 10 ולא עאדי לה מן Br So (Mi שימהו (שימה) כלל שימהו (אנמם Mi). 11 So + 17. 12 Ma הכוונה. 13 So > 12. 14 Ma בענין או דבר. 15 Ma היה. 16 Br Ma . יעבת Ar. אבל ולבמלה זי "sport, play". אי אפשר 18 30 construed with ומבלתי שירע and ומבלתי שירע See Ro., p. 67, n. 1. 19 Thus Ma - Ar. מפני הגורם המכריח אותו מחוץ זולתו Br מחוץ כארנ. So So . So . מחוץ כאונ <sup>20</sup> Br + שלא ידע. 21 Ma ותהיה So חכמה פלונית So החכמה פלונית So. 22 Ma נמול So נמול. <sup>23</sup> Br So הן ... והן for לא ... והן. <sup>24</sup> Mi שהרנ. <sup>25</sup> מנבור מקהור ... מנבור מקהור ... מוכרה <sup>25</sup> מנכוח מוכרה מוכרה מוכרה <sup>25</sup> 26 Ma > 17. 35 27 Ma לעשותו. 28 Ma כן < Ma כן < 29. אלעסתראראת Ar. אלעסתראראת .הכוונות Vorsichtsmaßregeln, see Friedlaender, Sprachgebr., sub voce. Ma הכוונות אלקות ... <sup>32</sup> Thus Ma = Ar. בתים "food"; Br So edd. הממון. 33 Ar. ענד; Br So בעת. 34 Br So ווולתם מן הרומה להם.

## הפרק השמיני

### ביצירה האנושית1

אי אפשר שיולד האדם מתחלת<sup>2</sup> ענינו במבע בעל מעלה ולא בעל חסרון, כמו שאי אפשר שיולד האדם במבע בעל מלאכה מן המלאכות, אבל אפשר<sup>3</sup> שיולד במבע מוכן למעלה או להסרון בהיות פעולותיה יותר קלות עליו מפעולות זולתה<sup>4</sup>, והמשל בו כשיהיה אדם<sup>5</sup> מזנו נומה אל<sup>6</sup> היובש ויהיה <sup>5</sup> עצם מותו זך הלתות<sup>7</sup> בו מעמ שזה<sup>8</sup> יקל עליו<sup>9</sup> לגרום ולזכור<sup>0</sup>ו ולהבין הענינים<sup>11</sup> יותר מאיש בעל לחה לבנה<sup>21</sup> רב הלחות במוח, אבל אם יונח האיש ההוא המוכן<sup>13</sup> במזנו אל זאת המעלה מבלתי למוד כלל, ולא יעור ישאר סכל בלא מפק, וכן כשילמדו ויבינו זה העב המבע<sup>21</sup> רב הלחה ידע ויבין אבל בקושי<sup>61</sup>, ועל<sup>17</sup> זה המין בעצמו ימצא איש שמוג הלחה ידע ויבין אבל בקושי<sup>61</sup>, ועל<sup>17</sup> זה המין בעצמו ימצא איש שמוג 10 לבו יותר הם ממה שצריך מעמ<sup>1</sup>, ואחר מזג לבו יותר קר ממה שצריך

י Thus Ma So edd. - Ar. פי אלפטרה אלאנסאניה "concerning human, natural disposition" or "inclination". Br cod. 73 (see Ro., p. 30, n. 4; p. 31, a. 2; p. 62. n. 1) בטבע האנושי. בתחלת So בתחלת 2 • So + לארם. בהיות 4 ..., thus Ma - Ar. באן תכון אפעאל תלך אסהל עליה מן אפעאל גירהא Br 15 והיות פעולות האחת מהם So בהיות פעולות האחת מהם יותר קלות עליו מפעולות האחרי יותר קרבות וקלות עליו מפעלות וולתו. <sup>5</sup> Ма הארם. <sup>6</sup> Ma روط <sup>6</sup> 7 So ולחות. \* So > שוה . • Ma א עליו < Ma עליו א שליו א יקל עליו. <sup>10</sup> אלחמם - Ar. אלחמם "the memory". ענינים Ma ענינים. 12 יבנה בעל לחה לבנה - Ar. מאיש בעל לחה a phlegmatic individual". 20 So מבעל for מבעל. 13 Br המובן. 14 Thus Ma for Ar. (Poc.) הא יעורר כחותיו Br ולא יעוררו כוחותיו So ולא יעורר כחותיו. Wolff (p. 93), unnecessarily, reads ההרא "properly guided" for ההרא which, however, if changed to התאר, gives an acceptable Ar. form from טל "to rise, be shaken, roused or stirred" = I. T. varre Poc. excitetur; "and his faculty is not 25 15 Thus So edd. - Ar. aroused", "stirred up" or "awakened". זה הטבע העב Ma זה העב בטבע; Br זה העב בטבע. <sup>16</sup> Ar. בעסר וכד "with difficulty and exertion". על So זי. 18 Ma > 070. 19 Br So 20 Ma > במהרה היל במהרה Br מהרה So במהרה for במהרה במהרה. היה.

חזק נבדל<sup>1</sup> למה שמצא בנפשו<sup>2</sup> ממציאות שאר הנמצאות, ואי אפשר לאדם להשיג זה השיעור מן ההשגה אלא שהוא ע"ה השיג לממה מזה מעם, והוא אשר כָּנָה ואמר אותה<sup>3</sup> וראית את אחורי, ואני עתיד להשלים זה הענין בספר הנבואה:

16 וכאשר ידעו החכמים ע"ה ששני המינים האלה מן הפחיתיות ר"ל השכליות 5 והמדות, הם אשר יבדילו בין האדם ובין השם<sup>5</sup>, ובהם הוא יתרון מעלת הנביאים אמרו על קצתם במה שראו מחכמתם ומדותיהם ראוים היו שתשרה עליהם שכינה כמשה רבינו, ולא יעלם ממך ענין הדמיון שהם דמו אותם עליהם שכינה כמשה רבינו, ולא יעלם ממך ענין הדמיון שהם דמו גבו, לא שהשווהו<sup>6</sup> אליו חלילה לשם<sup>7</sup>, וכן אמרו על אתרים כיהושע<sup>8</sup> על הצד אשר זכרנו<sup>9</sup>, וזה הוא הענין אשר כוננו לבארו בזה הפרק<sup>1</sup>

יונברל So ונברל 2 Thus edd. – Ar. אינסשה Br Ma So ונברל 3 So > געצמו So + גאותו Ma אותו Ma אותו אינס - גאותה 5 So בין הי ובין הי ובין 5 So י גאותה 6 So - גאותו 6 So - גבן נון + 6 So . לשם < 8 So - גבן נון + 8 So - גאותה 9 Ma אוכרנו אינס - 10 אינ



מצאנו קצת פחיתיות<sup>1</sup> המדות ימנעו<sup>2</sup> הנבואה לנמרי ככעס, אמרו כל הכועס<sup>3</sup> אם נביא הוא נבואתו מסתלקת ממנו והביאו<sup>4</sup> ראיה מאלישע אשר נסתלקה<sup>5</sup> ממנו הנבואה<sup>6</sup> כאשר כעם עד שהםיר<sup>7</sup> כעסו, והוא אמרו ועתה<sup>8</sup> קחו לי מנגן ונו:

- זהאגחה והדאנה שיעקב<sup>9</sup> אביגו ע״ה כל ימי התאבלו על יוסף<sup>10</sup> נסתלקה ממגו רוח הקודש, עד שנתבשר<sup>11</sup> בחייו אמר ותחי רוח יעקב אביהם, ואמר התרגום<sup>12</sup> ושרת רוח גכואה על יעקב אבוהון<sup>13</sup>, ולשון החכמים אין הגבואה שורה לא מתוך עצלות, ולא מתוך עצבות אלא מתוך דבר<sup>14</sup> שמחה:
- וכאשר ידע משה רבינו<sup>15</sup> שלא נשאר<sup>16</sup> לו מחיצה שלא הסיר אותה וכי 10 נשלמו בו מעלות המדות כלם והמעלות<sup>17</sup> השכליות כלם בקש להשיג השם<sup>18</sup> על אמיתת מציאותו אחר שלא נשאר לו מונע, ואמר הראני נא את כבודך, והודיעו ית' שאי אפשר לו זה בהיותו שכל נמצא בחומר, ר"ל מאשר הוא אדם והוא אמרו כי לא יראני האדם וחי, הנה לא נשאר לו בינו ובין השנת השם<sup>19</sup> על אמיתת מציאותו<sup>20</sup> אלא מחיצה אתת בהירה בינו ובין השנת השמ<sup>19</sup> על אמיתת מציאותו<sup>20</sup> אלא מחיצה אתת בהירה מן ההשנה<sup>22</sup> אחר ששאלו נבדל, וגמל עליו אותו<sup>11</sup> השם חסד בתת לו מן ההשנה<sup>22</sup> אחר ששאלו יותר ממה שהיה אצלו קודם שאלתו, והודיעהו מן ההשנה<sup>22</sup> אחר ששאלו יותר ממה שהיה אנלו קודם שאלתו, והודיעהו מן ההשנה<sup>22</sup> אחר שהאלו יותר ממה שהיה אנלו קודם שאלתו, והודיעהו מן ההשנה<sup>22</sup> אי אפשר לו מפני שהוא בעל נשם, וכנה<sup>24</sup> אמתת ההשנה שהתכלית<sup>23</sup> אי אפשר לו מפני שהוא בעל נשם, וכנה<sup>24</sup> אמתת ההשנה שהתכלית <sup>29</sup> שלא יתערב לו מם זולתו<sup>75</sup>, אבל<sup>28</sup> כשיראה אחוריו אע"פ<sup>29</sup> שהוא עד<sup>26</sup> שלא יתערב לו עם זולתו<sup>75</sup>, אבל<sup>28</sup> כשיראה אחוריו אע"פ<sup>29</sup> שהוא מכירו בראיה ההיא אבל פעמים<sup>30</sup> יספק<sup>13</sup> עליו ויתערב לו עם זולתו, כן השנתו ית' על האמת הוא שיהיה מאמתת מציאות עד שימצא בנפשו מציאותו

י Ar. - הפחיתיות. Br Ma So בחיתיות. ימנעו Ma ומנעו. 3 Ma כל הכועס < א Br והביא. 5 Ma שנסתלקה. אשר נסתלקה ממננו 6 הנבואה - Ar. אלדי עדם אלוחי "who lacked" or "was deprived of revelation". 25 7 Ma אשר הסיר. ועתה < Ma <sup>8</sup> של יעסב So ישל. 10 I. T. <sup>11</sup> Br שהתבשר. <sup>12</sup> Ma So המתרגם. I. T. > Ar. אבנה --- אבנה. > Ar. אלשארח ללאגראץ אלמרויה ען משה רבינו. 13 Targum Onkelos to Gen. XLV. 27: ושרת רוח נבואה לות יעקב אבוהון. 14 Br רברי So > רבר. 18 Br 30 15 So + ע״ה. נשארה Ma נשארה. ומעלות Ma ומעלות .-19 Br הבורא הש"י So הבורא. 20 Ma מהות השיי So מהשם. על אמיתת מציאותו ביבל ההרגשה So השכל ההרגשה. <sup>21</sup> Ma > אליו So אליו. 23 So + ההוא - 23 <sup>24</sup> Ar. וכני ען "and he qualified, defined". Ma + . 27 Br על, probably = Ar. ען, 25 Br Ma אלו 26 Ma הקוקה. 29 Ma 35 Ma + אפילו בשעה שאינו רואה אותו. 28 So TR. 31 Br + 15. הוא ... 32 'DN. <sup>30</sup> Ma אבל לפעמים הן. היא ידיעת האדם מאמיתת מציאותו Br. הו אן יחצל מן צחה ונודה Ma. לאדם or אדם הוא שתהיה לאדם אפתת מציאותו So הוא שיהיה לאדם מאומת מציאותו 

אלא על חכם גבור ועשיר, וחכם<sup>1</sup> הוא הכולל<sup>2</sup> המעלות השכליות בלא ספק, ועשיר הוא ממעלות<sup>3</sup> המדות ר"ל ההסתפקות, מפני שהם קוראים המסתפק עשיר, והוא אמרם בגדר העשיר אי זהו עשיר<sup>4</sup> השמח בחלקו<sup>5</sup> ר"ל שיספיק לו במה שהמציא<sup>6</sup> לו זמנו ולא יכאב<sup>7</sup> במה שלא המציא<sup>8</sup> לו, וכן גבור הוא גם כן<sup>9</sup> ממעלות<sup>10</sup> המדות ר"ל שינהיג כחותיו כפי<sup>11</sup> הדעת והעצה כמו שבארנו בפרק החמישי, והוא אמרם<sup>12</sup> אי זהו גבור<sup>4</sup> הכובש את יצרו:

ואין מן מתנאי הנביא שיהיו אצלו כל המעלות<sup>13</sup> המרות עד שלא תפחיתהו14 פחיתות<sup>15</sup> ששלמה הנביא<sup>16</sup> העיד עליו הכתוב, בגבעון נראה יי אל שלמה, ומצאגו לו פחיתות מדות והיא רוב התאוה בבאור בהרבות הנשים וזה מפעולות תכונות רוב התאוה, ואמר מבאר הלא<sup>11</sup> על אלה 10 חמא שלמה. וכן דוד ע״ה נביא 18 אמר לי דבר צור ישראל, ומצאנו אותו בעל אכזריות, ואע"פיי שלא שמש בה אלא בנוים ובהרינת הכופרים והיה רחמן לישראל, אבל בא בבאור<sup>20</sup> ברברי<sup>21</sup> הימים שהשם לא הרשהו<sup>22</sup> לבנות בית המקדש ולא היה ראוי בעיניו 23 לזה 24 לרוב מה שהרג, אמר 25 לא אתה26 תבנה בית27 לשמי כי דמים רבים שפכת 28. ומצאנו באליהו 15 ז"ל מדת הרגזנות, ואע"פ ששמש בה29 בכופרים ועליהם היה כועם. אבל בארו<sup>30</sup> החכמים שהשם לקחו ואמר לו שאינו ראוי למשול בבני אדם<sup>31</sup> מי שיש לו קנאה כמה<sup>32</sup> שיש לך, כי ימיתם, וכן מצאנו בשמואל<sup>33</sup> שפחד משאול, וביעקב 34 שירא 35 מפגישת עשו 36, אלו המדות וכיוצא בהם, הם 20 מחיצות 37 הנביאים ע"ה38, ומי שיש לו מהם39 שתי מרות או שלש40 בלתי ממוצעות 41 כמו שבארגו בפרק הרביעי, נאמר בו שראה הש"י מאחר שתי מחיצות או<sup>42</sup> שלש:

ולא תרחיק היות חסרון 43 קצת המדות ממעמ 44 במדרגת הגבואה שאנחנו

| 1 Br Ma D             | והחכ <sup>2</sup> Ma                     | כל + So הכולל הוא.        | יהמעלות So המעלות.                  |
|-----------------------|------------------------------------------|---------------------------|-------------------------------------|
| 25 4 Br + 71.         | י Br ור״ל.                               | <sup>5</sup> Ma שנחן. ז S | о <b>אראנ. <sup>8</sup> Ma נתן.</b> |
| • Ma > הוא S          | נם כן הוא ס. 1                           | 1 המעלות So               | <sup>1</sup> Ma ולפי 12 So          |
|                       |                                          |                           | 15 I. T. >                          |
|                       |                                          |                           |                                     |
| Ma + יישראל           | ע״ה נביא < So אלה.                       | 19 So D"YN.               | + כל . 18 Br<br>20 בא בבאור – Ar.   |
|                       |                                          |                           | л. <sup>23</sup> Br + рл.           |
|                       |                                          |                           | that God did ""                     |
|                       |                                          |                           | <sup>25</sup> Ar. וקאל לה –         |
|                       |                                          |                           | לא תבנה בית לשמי כי דמ              |
|                       |                                          |                           | Br So הבית. 28 So                   |
|                       |                                          |                           | אמרו ס. <sup>31</sup> Br So         |
|                       |                                          |                           | Ar. ע״ה + Ma שמואל.                 |
|                       |                                          |                           | מפנישת עשו. <sup>37</sup> So        |
|                       |                                          |                           | 40 Ma שלית So                       |
| - מקו -               | אז א איז איז איז איז איז איז איז איז איז | 42 Br                     | 43 Br Ma > 110 B.                   |
| הממעמות So הממעמות 40 |                                          |                           |                                     |
|                       |                                          |                           |                                     |

# הפרק השביעי

#### במחיצה וענינה1

הרבה ימצא במדרשות ובהנדות<sup>2</sup> ויש<sup>3</sup> ממנו בתלמוד שמן<sup>4</sup> הנביאים מי<sup>5</sup> שיראה השם מאחרי מחיצות רבות, ומהם מי שיראהו מאחרי<sup>6</sup> מחיצות מועמות לפי קרבתם אל השם ולפי מעלתם בגבואה, עד שאמרו משה רבינו<sup>7</sup> ראה<sup>8</sup> השם מאחרי<sup>9</sup> מחיצה אחת בהירה כלומר מזהירה והוא אמרם <sup>13</sup> הסתכל באםפקלריא<sup>10</sup> המאירה עינים<sup>11</sup>, ואספקלריא שם המראה<sup>12</sup> הנעשית<sup>5</sup>

מגוף מזהיר<sup>14</sup> כשהם וזכוכית<sup>15</sup> כמו שהתבאר<sup>16</sup> בסוף כלים: והכוונה בזה הענין מה שאומר לך, והוא<sup>17</sup> שאנחנו בארנו בפרק השני שהמעלות מהן שכליות ומהן מעלות מדות, וכן הפחיתיות מהן פחיתיות שכליות כסכלות, ומעומ ההבנה, ורוחק התבונה, ומהן פחיתיות<sup>18</sup> מדות<sup>19</sup> כרוב 10 התאוה, והגאוה, והרונז, והכעם, והעזות, ואהבת הממון, והדומה להן, והן

רבות מאד, והגאוה, והורות, והכעם, והעזות, ואהבת המסון, והורסה להן, והן רבות מאד, וכבר זכרנו הסדר בידיעתם בפרק הרכיעי, ואלו הפחיתיות כלם הם המחיצות המבדילות בין האדם ובין השם יתעלה<sup>20</sup>, אמר הנביא מבאר זה כי אם עונותיכם היו מכדילים ביניכם לבין<sup>21</sup> אלהיכם, יאמר שעונותינו<sup>22</sup> והם אלו הרעות כמו שזכרנו הם המחיצות המבדילות בינינו ובינו<sup>23</sup> ית: 15 ודע שכל נביא לא יתנבא<sup>24</sup> אלא אתר<sup>25</sup> שיהיו לו<sup>26</sup> המעלות השכליות כלמ<sup>27</sup> ורוב מעלות המדות והתזקות שבהן, והוא אמרם אין הגבואה שורה

י concerning the partition, or wall" = Ar. במחיצה "concerning the veils, or screens". See Munk, Guide, III, 56, note 3; 459, note; Geiger, Was hat Muh. aus d. Judent. aufgenommen, p. 81; Steinschneider, Maimonides' Maamar ha-Yihud, p. 21, n. 44; Ro. p. 113, n. 5; Wo., p. 48, 20 n. 1; Holzer, Dogmenlehre, p. 38, n. 157. ענין, "meaning". So Ma ועניניה. <sup>2</sup> Ma בהגדות ובמדרשות. 3 Ma 🛩. 4 So 10 שיש. 5 Ma 10. 6 Br מאחר. <sup>8</sup> Ма + את. שאחר Br So מאחר. י So מרבע״ה. 10 Ar. בספקלריא. <sup>11</sup> Ma So > עינים. ואספקלריא שם המראה < So . <sup>13</sup> Ma So הנעשה. המזהיר So המזהיר. 15 Br וכוכוכית 15. <sup>16</sup> Ma שיתבאר. 25 17 Ma + . <sup>18</sup> Ma > ... פחיתיות. Br פחיתיות. המרות So המרות 19 20 Ma So > העלה. 22 Ma שעונותיהם So שעונותיכם. 121 Ma ובין. 23 Ma ובין. 24 Ма или. <sup>25</sup> Ma לאחר. دد + Br So 26 Br So 26 27 Br So > Cta .

לגגוב, אי אפשי לכזב, אלא אפשי ומה אעשה<sup>1</sup> ואכי שבשמים נור עלי, אבל הביאו דברים<sup>2</sup> שמעיים כולם, בשר בחלב, ולבישת שעטנו, ועריות, ואלו המצות וכיוצא בהם הם אשר קראם השם חקותי אמרו<sup>3</sup> חוקים שחקקתי לך אין<sup>4</sup> לך רשות להרהר בהם ואומות העולם משיבין<sup>5</sup> עליהם והשמן<sup>5</sup> מקמרג עליהן<sup>7</sup>, כגון פרה אדומה, ושעיר המשתלח וכו', ואשר קראו אותם האתרונים שכליות<sup>8</sup> יקראו מצות כפי מה שבארו החכמים:

והנה<sup>9</sup> התבאר<sup>10</sup> מכל מה<sup>11</sup> שאמרנו איזו מן העבירות יהיה מ<sup>12</sup> שלא<sup>13</sup> השתוקק<sup>14</sup> אליהם יותר חשוב מן המשתוקק אליהם וכובש יצרו<sup>15</sup> מהם, ואיזו מהם יהיה הענין בהפך, וזה חרוש נפלא בהעמיר<sup>16</sup> שני המאמרים ולשונם מורה על אמיתת מה שבארנוהו<sup>17</sup>, וכבר<sup>18</sup> נשלמה<sup>19</sup> כוונת 10 זה הפרק:

ארו״ל 3 So <sup>2</sup> Ма лагта. 4 Ar. 181. 1 Ma > ומה אעשה. 6 Ma ושמן. 7 Br בהם. <sup>8</sup> Ма + лл. 5 Ma סשיבים הם. ש Br So הנה. ילד + So יי 11 So 77. 12 Ma 10. 13 So > 14 So וימשול נפשו – ויצבט נפסה. 15 Ar. שישתוקס see p. 36, notes שלא 15. 5 and 31. <sup>16</sup> Ar. ותופיק עניב "and a wonderful reconciliation". 17 Ar. 18 Br Ma ..... נשלמו Ma ושלמו. בינאה. Br שאמרנוהו.



הדברים ואמרו כל<sup>1</sup> הגדול<sup>2</sup> מחבירו יצרו גדול ממנו, ולא דים זה אלא<sup>3</sup> שאמרו ששכר המושל בגפשו גדול לפי רוב צערו במשלו בנפשו, ואמרו לפום צערא אגרא, ויותר מזה שהם ציוו שיהא<sup>4</sup> האדם מתאוה לעבירות<sup>5</sup>, והזהירו<sup>6</sup> מלומר שאני במבעי לא אתאוה לואת העבירה ואע״פ<sup>7</sup> שלא תאמרה<sup>8</sup> התורה, והוא אמרם רבן שמעון בן נמליאל אומר<sup>9</sup> לא יאמר אדם אי אפשי לאכול<sup>10</sup> בשר בחלב, אי אפשי<sup>11</sup> ללבוש שעמנו, אי אפשי לבוא

על הערוה, אלא אפשי ומה אעשה ואבי שבשמים גזר עלי: ולפי<sup>12</sup> המובן בפשומי<sup>13</sup> שני המאמרים בתחלת המחשבה הן סותרים זה<sup>14</sup> את זה, ואין הענין כו<sup>15</sup>, אבל שניהם אמת, ואין חלוף<sup>16</sup> בניהם כלל, והוא

10 שהרעות אשר הן אצל הפילוסופים רעות הן<sup>17</sup> אשר אפרו שמי שלא יתאוה אליהם יותר חשוב ממי שיתאוה<sup>18</sup> אליהם ויכבוש את יצרו מהן, הם הענינים המפורסמים אצל כל בני אדם שהן רעות, כשפיכות דמים, וגזילה<sup>19</sup>, וגניבה, ואונאה, ולהזיק למי שלא הרע לו, ולגמול רע למימב לו, ולבזות האב והאם<sup>22</sup>, וכיוצא באלו, והם המצות אשר אמרו<sup>21</sup> בהם<sup>22</sup> תכמים דברים<sup>23</sup>

15 שאלמלא<sup>24</sup> לא נכתבו ראוים היו<sup>25</sup> לכתבן<sup>26</sup>, ויקראו אותם קצת חכמינו האתרונים<sup>27</sup> אשר חלו חלי המדברים המצות השכליות<sup>28</sup>, ואין ספק שהנפש אשר תכסוף לדבר מהם ותשתוקק אליו שהיא חסרה, ושהנפש החשובה לא תתאוה לדבר מאלו הרעות כלל ולא תצמער<sup>29</sup> בהמנעה מהם, אבל הדברים שאמרו עליהם החכמים<sup>30</sup> שהכובש יצרו<sup>31</sup> מהם יותר<sup>32</sup> חשוב ונמולו יותר 20 נדול, הם התורות השמעיות<sup>33</sup>, וזה אמת שאלמלא התורה לא היו רעות כלל, ומפני זה אמרו שצריך האדם<sup>34</sup> שיניח נפשו אוהבת אותם<sup>35</sup> ולא יביא<sup>36</sup> לו מונע מהם אלא<sup>37</sup> התורה, ובחן חכמתם ע"ה ובמה המשלו<sup>38</sup>, אפשי לתרוג את הנפש, אי אפשי

<sup>2</sup> Br שנרול. 1 Ma > . 3 Ma So . להיות So להיות. 5 Ar. כושל בנפשו - צאבט נפסה; see n. 31, and p. 37, n. 15. Ma אובט בופשו - צאבט נפסה 25. <sup>6</sup> אן יכון אלאנסאן צאבט נפסה ונהוא אן או הוהירו "that man should govern his soul, but they forbid that". Br So ער שהוהירוהו. 7 Ma D"VN. <sup>9</sup> Ar. אמר רבן שמעון בן גמליאל. 8 Ma אסרה. 10 Br לוכל. 11 Ma אפשי < . לפי So לפי. 13 Ma So מפשומי 13. 14 Br 15 Br .... ילאף Thus Ma - Ar. מחלוקת diversity". Br So מחלוקת 30 712 ונגבה וגולה Ma So יונגבה וגולה 19 Ma So. ונגבה ונולה 18 Br So 17 So > 17. 20 Ar. אלואלדין. Br So אלואלדין. <sup>21</sup> Br So שאמרו. <sup>22</sup> Br So עליהם. <sup>23</sup> I. T. > Ar. אלסלאם. 24 So שאלו. 25 Ma So DT. 26 Br Ma So ליכתב. הראשונים So הראשונים. 28 Ar. מצות So אלשראיע אלעסליה. So מצות. 29 Ma תתצטער. <sup>30</sup> Ma חלמים. <sup>31</sup> Ar. שהמושל בנפשו – אן אלצאבט לנפסה; 35 <sup>32</sup> Ma > מהם So + הוא. see n. 5, and p. 37, n. 15. 33 Ma הוא for 34 So ארם 34. הם. Ar. אלשראיע אלסמעיה. 35 Ma DW. 36 Ar. ינעל. Ma So mm. 37 Ma So P7. אל Br שהמשילו, later hand. 39 Ma אל.

## הפרק השישי

#### בהפרש אשר בין החסיד המעולה וכין הכובש את יצרו והמושל בנפשו ב

אמרו הפילוסופים שהמושל בנפשו² אע"פ שעשה המעשים הטובים והחשובים<sup>3</sup>, הוא עושה אותם<sup>4</sup> והוא מתאוה אל הפעולות הרעות וגכסף אליהם, ויכבוש את יצרו, ויחלוק בפעולותיו על 6 מה שיעירוהו אליוז כחותיו ותאותו ותכונת נפשו, ויעשה הטובות<sup>8</sup> והוא מצטער<sup>9</sup> בעשיתם ז ונווק, אבל החמיד הוא נמשך בפעולתו<sup>10</sup> אתר מה שתעירהו אליו<sup>11</sup> תאותו ותכונתו ויעשה הטובות והוא מתאוה ונכסף אליהן 12, ובהסכמה מן הפילוסופים 13 שהחסיד 14 יותר חשוב ויותר שלם 15 מו המושל בגפשו, אכל אמרו 15 אפשר שיהיה המושל בגפשויי כחסיד בענינים רבים, ומעלתו לממה ממנו בהכרח, להיותו מתאוה לפועל 18 הרע, ואע״פ שאינו עושה אותו 19 מפני שתשוקתו 20 10 לרע היא תכונה רעה בנפשיי, וככר אמר שלמה 22 כיוצא בזה אמר 23 נפש רשע24 אותה רע, ואמר בשמתת 25 החסיד במעשה המובות, והצמער מי שאינו צדיק בעשיתם, זה המאמר שמחה לצדיק עשות משפט. ומחיתה לפעולי און, זהו הגראה 26 מדברי הגביאים 27 גאות 28 למה שזכרוהו הפילוסופים: וכאשר הסרנו 29 דברי הכמים בזה 30 העניו, נמצא להם שהמתאוה לעבירות והגכסף אליהם יותר חשוב ויותר שלם מאשר לא מתאוה אליהם, 15 ולא יצמער בהנחתם, עד שאמרו שכל אשר יהיה האיש<sup>31</sup> יותר חשוב ויותר שלם תהיה<sup>32</sup> תשוקתו לעבירות והצטערו בהגחתן יותר גדול, והביאו בזה

1 Ar. title בהפרש אשר בין החסיד והמושל - פי אלפרק בין אלפאצל ואלצאבט לנפסה . See Ro., p. 92, n. 8. הטוכים והחשובים 3 🗕 20 Ar. אלפאצלה. Ma החשובים. • Ar. הטובים - אלכיראת. הלק על • ----Ar. לאלף "differ with, disagree, object, oppose". ه Ma So אל. 7 Br אליו < 8 Br marg. ויעשה הטובות. 9 Ma מסתער אליהם. 10 Br So <sup>12</sup> Ma > אליהן. לפעולתו. 11 So > 14th. מהפילוספים Ma מהפילוספים. 14 Br שחסיר. 15 So + LLODI. בו הפילוסופים + <sup>16</sup> Ma. 17 Edd. אל פועל Ma אל. אבל אמרו שהמושל בנפשו 25. עושה אותו < So אותו 19 21 So בנפשו. שהע"ה So ציג. <sup>20</sup> Ma שתשוקה. <sup>23</sup> Ma > אמר. 24 Ma רע. 25 Ma תומחת 25. גתורה = אלשרע Ar. זי אלשרע 26 Ma + יל. 28 Ar. אלמואפק "agreeing". 29 Ma + על זה 30 Ma אלמואפק. 31 So אלמואפק. אלמואפק. אלמואפק 32 So + יותר איותר.

÷\$.,

Digitized by Google

חברו בו חבורים ולא השלימוהו, תדע שנאמרי בכח אלהי<sup>2</sup> בלא ספק, והוא אמרם בצואותיהם<sup>3</sup> וכל מעשיך יהיו לשם שמים, וזה הוא<sup>4</sup> הענין אשר ביארנוהו בזה הפרק, וזה שיעור מה שראינוהו ראוי לזכרו הגה לפי זאת ההקדמה:

י אלה Ma So שנאמרו 2 Ma אלה. 3 I. T. > Ar. אלמסכתא - פי הרה אלמסכתא. Ma אהו.

34

זכה לקבל החכמות, והוא אמרם ז״ל דירה נאה ואשה נאה<sup>1</sup> וממה מוצעת לתלמידי חכמים<sup>2</sup>, כי הנפש תלאה ותעכר<sup>3</sup> המחשבה בהתמדת עיון<sup>4</sup> הדברים העכורים<sup>5</sup> כמו שילאה הגוף<sup>6</sup> בעשות<sup>7</sup> המלאכות הכבדות עד שינוח וינפש ואז ישוב למזנו השוה, כן צריכה<sup>8</sup> הנפש גם כן<sup>9</sup> להתעסק במנותת התושים כעיון<sup>10</sup> לפתוחים ולענינים הנאים עד שיסור ממנה הליאות<sup>11</sup>, <sup>5</sup> כמו שאמרו כי<sup>12</sup> חלשי רבנן מנירםא<sup>13</sup>, ויחשוב שעל זה הצד לא יהיו אלה רעות<sup>14</sup> ולא מעשה הבל ר״ל עשיות<sup>15</sup> הפתוחים והציורים בבניינים ובכלים<sup>16</sup> ובנדים<sup>17</sup>:

ודע שואת המדרנה היא מדרנה עליונה מאד וחמורה<sup>18</sup> לא ישינוה אלא מעט ואחר הרנל נדול מאד<sup>19</sup>, וכשיודמן מציאות אדם שוהו ענינו איני<sup>20</sup> אומר שהוא לממה מהנביאים ר"ל שישמש כחות נפשו כולם, וישים תכלית ידיעת השם ית' לבד ולא יעשה מעשה נדול או קמון<sup>11</sup>, ולא ידבר דבר<sup>22</sup> אלא שהפועל ההוא או הדבר ההוא מביא למעלה<sup>23</sup> או למה שמביא אל מעלה והוא יחשוב וישתכל<sup>24</sup> בכל פועל ותגועה ויראה אם יביא<sup>25</sup> אל התכלית ההיא<sup>26</sup> או לא יביא ואו יעשהו<sup>27</sup>:

וזהו אשר בקש ממנו ית' שנכוין אליו באמרו ואהבת את יי אלהיך בכל לבבך ובכל נפשך ובכל מאודך, ר"ל בכל חלקי נפשך שתעשה תכלית<sup>28</sup> כל חלק ממנה תכלית אחת והוא לאהבה את יי<sup>29</sup>, וכבר הזהיר הנביא ע"ח<sup>30</sup> על זה הענין<sup>31</sup> נם כן ואמר בכל דרכיך דעהו, ופירשו חכמים ואמרו<sup>32</sup> אפילו לדבר עבירה ר"ל שתשים לפועל ההוא תכלית והוא האמת אע"פ 20 שיש בו עבירה מצד אחד, וכבר כללו חכמים ע"ה זה הענין כלו בקצרה במלות מועמות מורות על כל זה הענין הוראה שלימה מאד עד שאתה כשתבחן קוצר המלות איך ספרו<sup>33</sup> זה הענין הנדול העצום כלו<sup>44</sup> אשר

וכלים נאים + Br וכלים נאים. י Br לתלמיד הכם. יותעכר Br ותעכר. Ma געבור So ותעבור. 4 Ma בה תמיד לעין. turbid" 💳 \* העכורים Ar. העכורים So > העכורים. הכעורים. So . העכורים. 6 Ma دוף. 7 Br So גם כן א א א א א א א א געיד א א געיד ג. גם כן א א געיד א א א געיד ג. גם כן א א געיד א א געיד א א געשותע. גם געשורע א געיד א א געיד א א געיד א געשורע א געשורע א גע 11 Br הלאות 12 So + הוו אמרי מלי דבדיחותא. So + הוו אמרי מלי דבדיחותא. הלאות 11. 14 So אלו. Ma דיעות. <sup>15</sup> Ma עשיית So עשיית. ואלאואני .<sup>16</sup> Ar והכלים 30. והבנדים — ואלתיאב .<sup>17</sup> Ar and "and = Ar. ותמורה 18 difficult to reach". Mss. edd. mann, which goes back to a very early scribal error. <sup>19</sup> Br מאר מאר מאר. Br . נרול So > מאר כאר. אני 20 So אני. קמון או גדול So 21 So קמון או 22 So > 727. אל מעלה Ma. 24 Br ויסתכל. 25 Ma .... 26 So ההיא Ma > ההיא. 27 Ma So > ואו יעשהו. 35 28 So > תכלית. 29 I. T. > Ar. אלהיך. So הש״ ג. <sup>30</sup> Ar. אלאנביא עליהם אלסלאם "the prophets" etc. 31 So > העניז. <sup>22</sup> Br > ואמרו. 33 Ma איך סצרו וספרו. אנצום כלו So העצום כאלו Ma והעצום כלו. с

בו בריאות<sup>1</sup> נופו והמשך מציאתו על<sup>2</sup> השלימות כדי שישארו כלי כחות הנפש אשר הם אברי הנוף שלמים, ותתעסק נפשו מבלתי<sup>3</sup> מונע במעלות המרות ובמעלות השכליות, וכן כל מה שילמדהוי מן החכמות ומן הדעות, מה שהוא מהן דרך לתכלית ההיא, אין כו דין ודברים, ומח שאין ז 5 תועלת לו בתכלית ההיא כשאלות<sup>8</sup> החשבון, וספר<sup>9</sup> החרוטים, והתחבולות, ולהרבות משאלות אלהגדסה<sup>10</sup>, ומשיכת המשקלים<sup>11</sup> והרכה כיוצא באלו יהיה הכוונה בהם לחדד<sup>12</sup> השכל, והרגל הכח השכלי בדרכי והמופת עד שיניע13 לאדם קנין ידיעת ההקש המופתי14 מזולתו, ויהיה לו זה דרך15 שיניע בה לידיעת 16 אמיתת מציאות השם, וכן דברי 17 האדם כולם אין 10 צריך שידבר אלא במה שיביא18 לנפשו בו תועלת או ידחה היוק מנפשו או 20 מנופו, או בחכמה או במעלה או בשבח מעלה או מעולה 19 או לנגות גנות או21 מנונה, כי קללת בעלי החסרונות וזכרם לננות אם יהיה הכוונה בו לחסרם אצל בני אדם עד שיתרחקו מהם ולא יעשו כמעשיהם הוא מחויב והיא מעלה, הלא תראה אמרו ית' כמעשה ארץ מצרים וגו' 16 וכמעשה ארץ כגען<sup>22</sup>, וספור הסדומים וכל מה שבא במקרא<sup>23</sup> מגנות בעלי החסרונות וזכרם לגנאי ושבח המוכים והגדלתם אין הכוונה בו רק מה שוכרתי לך עד שימשכו בני אדם אתרי24 דרך המובים האלה, ויתרחקו מדרך 25 הרעים ההם 26, וכשישים האדם כוונתו 27 אל זה הענין יבטל מפעולותיו ויחסר ממאמריו הרבה מאד, כי מי שיכוין אל זה הענין לא יתעורר לפתח 20 הכתלים בזהב או לעשות רקום זהב בבגדיו, האלהים אם לא 28 יכוין בזה להרחיב נפשו כדי שתבריא. וירחיס29 ממנה חליה 30 עד שתהיה בהירה

1 So בבריאות So בו ס. 2 Ma ועל. 3 So מבלי. So שילמרוהו. 5 So [ואף על פי שיתרל במה ש[אין]. 6 פלא כלאם פיה Ar. אין ... ורברים. אלהנרסה Ar. אלהנרסה 7 Ma So + 12. <sup>8</sup> So כשאלת. או ספר Ma. "geometry"; Br אלהנרסא Ma אלהנרסא So אל הנרסה edd. אל ההנרסה. 11 Ma 25 13 So + לו Ma המופת. 13 Na לו 12 So + בהם 12. 15 Ma המשקולות. ילקניין ידיעת Ma לקניין. 17 So בדרכי 17 18 So שיבא. זה דרך for הררך. <sup>19</sup> So > או כנפשו או. 22 Ma או מעולה for מעולו So או מעולה. 21 So > 1K.23 So + . 24 So אצל. 25 So מדרכי 25. So > וכמעשה ארץ כנען. <sup>26</sup> האולי ... אולאיך – Ar. המוב האלה ... הרעים ההם 27 So + 30. 30 <sup>28</sup> Thus Br Ma - Ar. אללהם אלא "unless, unless possibly", Lane. So הנאים האלהים אם לא edd. הנאים הנאים being an attempt to correct the misunderstood כבנריז thought to be an adjective modifying כבנריז; cf. Ro., p. 109, n. 1. See on this passage Bacher, Gedenkbuch Kaufmann's, p. 193. See also Saadia, Emunot we-De'ot (ed. Slucki) p. 32, and further p. 115. 35 where אלהם אלא = Heb. כי. Cf. Moreh, I. 76, Second Argument: מן הכל משותף האלהים :II. 22 הדברים האלהים (edd. האלהיים האלהים; (נ״ח אלהים); and Scheyer on al-Harizi's translation of this passage; also Munk, Guide, I, p. 453, n. 4, a moins, par Dieu!, and Ibn 30 Br צערה Daud, Emunah Ramah, p. 53. 29 Ma prrn. 40

המתובלות הערבות, שנפש האדם מתאוה להם<sup>1</sup>, וכן אם תתעורר<sup>2</sup> עליו לחה שתורה<sup>3</sup> יסירה בשמיעת הניגונים ובמיני זמר, והמיול<sup>4</sup> בגנות והבנינים<sup>5</sup> הנאים, וחברת הצורות היפות וכיוצא בזה<sup>6</sup> ממה שירחיב הנפש ויסור המרה השתורח<sup>7</sup> ממנה, והכוונה בכל זה שיבריא<sup>8</sup> נופו, ותכלית הכוונה בבריאות נופו<sup>9</sup> לקנות חכמה, וכן כשיתעסק בקנות הממון<sup>10</sup> יהיה תכלית כוונתו 5 בקבוצו<sup>11</sup> שיוציאהו במעלות, ושימצאהו לחושי נופו ולהמשיך מציאותו עד שישיג וידע מהש״י מה שאפשר לדעתו:

ועל זה ההקש<sup>12</sup> יש למלאכת הרפואות<sup>13</sup> מבוא נדול מאוד במעלות ובידיעת השם, ובהגיע אל ההצלחה<sup>14</sup> האמיתית ויהיה למודה ובקשתה עבודה מן העבודות הגדולות, ולא תהיה אז כארינה והנגרות<sup>15</sup>, כי בה נשער פעולתינו 10 וישובו<sup>16</sup> פעולות אנושיות מביאות אל המעלות והאמיתות<sup>17</sup>, כי האדם כשיבא<sup>18</sup> ויאכל מזון ערב אל החיך מוב הריח שנפש אדם מתאוה לו<sup>19</sup> והוא מזיק<sup>20</sup> ואפשר שיהיה מבה לחולי קשה או למיתות פתאום, זה ובהמות<sup>11</sup> אצלי שוים, ואין זה פועל האדם מאשר הוא אדם<sup>22</sup>, אמנם הוא פועל אדם מאשר הוא<sup>22</sup> בעל חיים<sup>24</sup> נמשל כבהמות<sup>25</sup> נדמו, ואמנם יהיה פועל אנושי כשיאכל<sup>26</sup> המועיל לבד ופעמים יניח הערב ויאכל הנמאס כפי בקשת המועיל כשיאכל<sup>26</sup> מועל לפי הדעת ובזה נבדל האדם בפעולותיו מזולתו, וכן כשיבעול כשיתאוה מבלתי שישמור הנזק והתועלת, יש לו זה<sup>28</sup> הפועל מאשר הוא בעל חיים<sup>23</sup> לא מאשר הוא אדם:

20 20 אואפשר שתהיה הנהגתו כלה לפי המועיל, כמו שזכרנו, אלא שישים תכליתו<sup>20</sup> בי בריאות נופו ושלמותו מן החלים<sup>30</sup> לבד, ואין זה חסיד, כי כמו שבחר זה הנאת הבריאות, בחר זה האחר<sup>31</sup> הנאת המאכל או הנאת<sup>32</sup> המשגל וכולם אין תכלית אמתית<sup>33</sup> לפעולתה, אבל הנכון שישים תכלית כל מה שיתעסק

<sup>1</sup> Ar. באלמעמה אלשהיה אללדידה by appetising, agreeable, and 25 palatable food". <sup>2</sup> Ma התעורר. <sup>3</sup> Thus Ma — Ar. כלמ סודאוי "black gall". Br מרה שחורה So מריה שחורה edd. מרה שחורה. ובמיול So ובמיול. 5 So <sup>7</sup> Thus Ma = Ar. הולי Br הולי Br • Ma So בהם ובבנינים. חולי המרה השחורה So edd. חולי המרירה חשחורה. 8 So + את. • Ma > נופו. <sup>10</sup> Br So הדרך 11 So בקבוצות 11 So. 12 So. 12 So. 13 So הרפואה. 30 14 Ma הצלחה 30. <sup>15</sup> Ma > והנגרות So וכנגרות 16 I. T. > Ar. אפעאלנא פעולותינו ===. 17 Br So האמתות Br <sup>18</sup> So שיבא. שנפש ... לו 19 ---Ar. מוֹד "appetible". מוֹד Ar. מוֹד "unwholesome, and harmful". Ma מויק לו. והבהמה So והבהמה. בעל שכל + So בעל שכל. 23 Ma > 24 So הי for בעל חיים. 25 So כבהמה. <sup>26</sup> לשיאכל for Ar. ארא הוא. אנאול 35 "when he takes or reaches for". מגאול 35 אבד ... המעויל זה "when he takes or reaches for". <sup>31</sup> Ma > האחר. <sup>32</sup> Ma > הנאת. אמתות So אמתות.

## הפרק החמישי

## בהשתמש זהארם בכחות זהנפש לצר תכלית אחר

צריך לאדם<sup>3</sup> שיעביד<sup>4</sup> כחות נפשו כלם לפי הדעת<sup>5</sup> כפי מה שהקדמנו בפרק אשר לפני<sup>6</sup> זה, וישים<sup>7</sup> לנגד עיניו<sup>8</sup> תמיד תכלית אחת, והוא השנת השם ית<sup>9</sup> כפי יכולת האדם ר<sup>יל01</sup> לדעת אותו, וישים פעולותיו כולם תנועותיו<sup>11</sup> ומנוחותיו וכל דבריו מביאים לזאת<sup>12</sup> התכלית, עד שלא כולם תנועותיו<sup>11</sup> ומנוחותיו וכל דבריו מביאים לזאת<sup>12</sup> התכלית, עד שלא זיהיה<sup>13</sup> בפעולותיו דבר מפועל<sup>14</sup> ההבל<sup>51</sup>, ר"ל פועל שלא יביא<sup>51</sup> אל זאת<sup>17</sup> התכלית, והמשל בו שישים הכוונה באכילתו, ושתייתו<sup>18</sup>, ומשנלו, ושנתו ויקיצתו, ותנועתו, ומנוחתו בבריאות<sup>19</sup> נופו לבד, והכוונה בבריאות נופו שתמצא הנפש כליה בריאים שלמים<sup>20</sup> לקנות<sup>21</sup> בחכמות<sup>22</sup> וקנות<sup>23</sup> מעלות המדות ומעלות<sup>2</sup> השכליות עד שיניע<sup>55</sup> לתכלית ההיא<sup>5</sup>

10 ועל זה ההקש לא תהיה אז כוונתו אל ההנאה<sup>27</sup> לבד עד שיבחר מן המוון והמשתה<sup>28</sup> הערב וכן בשאר ההנהגה<sup>29</sup>, אבל יכוין אל המועיל, וכשיזדמן שיהיה <sup>33</sup> ערב יהיה<sup>30</sup>, וכשיזדמן שיהיה בלתי ערב<sup>31</sup> יהיה, או יכוין<sup>32</sup> אל הערב על דרך חכמת הרפואות<sup>34</sup> כמי<sup>35</sup> שחלשה תאותו למאכל ויעירהו במוונות

<sup>1</sup> Ar. مرتف "to turn, change direction"; Lane "employ", Poc. dirigendis, Wo., Ro., Richtung, but here rather "employ, make use of", as 15 I. T. <sup>2</sup> I. T. + אכחות אכחות. <sup>3</sup> Ма ארם. 4 Ar. יסתכרם "subjugate". Br עבר So שיערי Mi. Edd. אישעכר shafel of עבר, "subject, subjugate". ידהוא ישים Ma והוא ישים. 5 So הרעות. <sup>6</sup> Ma שלפני. 8 Ma So + תמיד; אללה עו וגל Ma הבורא ית Ar. אללה או אללה אי אוגל. Poc. + semper. 10 So > 1". 11 Ma ומענותיו So ותנועותיו. 13 Ma יהיו. 14 Ma מפעלות. 20 16 Ma יכא. <sup>15</sup> I. T. > Ar. ..... 17 Ma 71. 18 Ma So ובשתייתו. 20 Br So ושלימים. בבריאות So בבריאות.  $^{21}$  Br > Iquin So  $^{12}$ 22 Ar. 'D התכמות So אלעלום. וקנות < Ma אוקנות 23. א Ma והמעלות. 24 Ma 25 Ma <sup>26</sup> Ma ההוא. שישינ. להנאה Ma להנאה. ומשתה 28 Ma ומשתה. 29 So <sup>31</sup> בלתי ערב Ar. בלתי "hateful, disliked". 25 <sup>30</sup> Ma > mm. ההנהנות. 32 Ma מכון 33. 33 Ma + אלא. 34 So הרפואה.  $Ma + \lambda t$ 35 ומי for Ar. מתל אן, I. T. evidently having correctly read in instead of און.

יודע שהשם כעס עלינו בבקשת המים ושאנחנו הכעסנוהו יתברך לא היה כועס, ואנחנוי לא מצאנו לשם ית' שכעס בדברו אליו בזה הענין<sup>2</sup>, אבל אמר קח את הממה והשקית את העדה, ואת בעירם<sup>3</sup>:

והנה יצאנו מכוונת השער אבל התרנו ספק מספקי התורה שנאמרו בו דברים רבים ונשאל פעמים רבים<sup>4</sup> איזה חמא תמא, וראה<sup>5</sup> מה שנאמר 5 בו, ומה שאמרנו בו אנחנו, והאמת יראה<sup>6</sup> דרכו:

ואשוב לכווגתי? כי<sup>8</sup> כשיהיה האדם שוקל פעולותיו תמיד ומכוין אל אמצעותם יהיה במדרנה העליונה ממדרנות בני אדם, ובזה יתקרב אל השם וישינ אל מובו<sup>9</sup>, וזהו הדרך השלם שבדרכי העבודה, וכבר זכרו החכמים<sup>10</sup> זה הענין וכתבו עליו ואמרו<sup>11</sup> כל השם אורחותיו<sup>12</sup> זוכה ורואה בישועתו 10 של הק"בה שנאמר ושם דרך אראנו בישע<sup>13</sup> אלהים, אל תקרא<sup>14</sup> ושם דרך אלא וְשָׁם דרך<sup>15</sup>, ושומה<sup>16</sup> הוא השעור והסברא, וזהו הענין אשר פירשנו בזה הפרק כלו בשוה, וזה שעור מה שראינוהו שצריך<sup>17</sup> בזה הענין:

1 So 1281. ילא נצב < I. T. > ולא נצב. <sup>3</sup> Ma > השקית ... בעירם. 4 So <sup>5</sup> Ar. אערץ, imper. "compare". 15 Ma רבות. • Ar. יעשה So יעשה. אל כונתי So אל. \* Ma > יבי Ar. אל מא ענדה "and he will procure what is with Him". <sup>10</sup> Ma הכמים So + <sup>11</sup> Br > ואמרו . ואמרו אמרו אמרו. 12 So + (Mi בה׳ (כם <sup>13</sup> Ma בישועת <sup>14</sup> Thus Ar. Br Ma So הקרי. והשימה or והשומה Is Mss. edd. והשימה or 17 Mi <sup>15</sup> Mss. edd. ושם אלא ושם. 20 הצריך.



בשנותי מעשה הרע כמו שזכרנו, וכן ישים לנגד עיניו המדות הפחותות? אשר לו, וישתדל לרפאותם תמיד כמו שהקדמנו3 שאי אפשר לאדם מבלתי חסרון+, שהפילוסופים כבר אמרו כבד הוא ורחוק שימצא 3 מי שהוא במבע למעלות כלם ר׳ל למעלות המדות ולמעלות השכליות מזומן מוכוº, אבל 5 ספרי<sup>7</sup> הנביאים נמצא זה בהם הרבה<sup>8</sup>, אמר הן בעבדיו לא יאמין ובמלאכיו ישים תהלהי, מה10 יצרק אגוש עם אל ומה יזכה ילוד אשה, ושלמה ע"ה אמר מתם כי אדם אין צדיק בארץ אשר יעשה מוב ולא יחטא, ואתה יודע שאדון 11 הראשונים והאחרונים משה רבינו ע״ה כבר<sup>12</sup> אמר אליו השם יען לא האמנתם בי להקדישני, על אשר מריתם את פי 10 במי מריבה13, על אשר לא קדשתם אותי, זה כולו והמאו14 ע׳ה הוא שנמה לצד אחד מן הקצוות 15 ממעלה ממעלות 16 המרות והוא הסבלנות כאשר גמה לצד הרגזגות באמרו שמעו גא המורים ונו'. דקדקזי עליו השם שיהיה אדם כמוהו כועם לפני עדת ישראל במקום שאין ראוי בו הכעס13, וכיוצא בזה בדין 19 האיש ההוא הוא חלול השם מפני שמתגועותיו 20 כולם 15 ומדבריו היו21 למדים22 והיו מקוים להגיע בהם אל הצלחת 23 העולם הזה והעולם הבא, ואיך יראה עליו 24 הכעם והוא מפעולות הרע, כמו שבארנו, ולא יבא כי אם מתכונה רעה מתכונות הנפש, אבל אמרו בענין 25 מריתם בי26 הוא כמו שאבאר, והוא שלא היה מדבר עם סכלים 27 ולא עם מי שאין לו מעלה28, אבל עם אנשים שהקמנה שבנשיהם היתה כיחוקאל בן 20 בוזי כמו שזכרו 29 החכמים, וכל מה שיאמר או יעשה יבתנוהו, וכאשר 20 ראוהו שכעם אמרו שהוא<sup>30</sup> ע"ה<sup>31</sup> איז לו פחיתות מדה<sup>32</sup> ולולי<sup>33</sup> שהיה

י Mi בשנתו. 2 Ma הפחיתת. 3 So שוכרנו. Ar. אד לא בד אן יכון ללאנסאן נקאיץ "since necessarily man has vices". 5 Br on marg. later hand. 6 אימצא שימצא Br on marg. So בומן מוכן Mi as 25 אמא כתב אלאנביא פקר כתר פיהא דלך קאל \*as י Mi בספרי. מומן ומוכן. to the books of the prophets they say much in them concerning this". • I. T. + ובמלאכיו ישים תהלה. 10 Ar. 101. <sup>11</sup> Ma + הנביאים. 12 So כבר < את פי במי מריבה + <sup>13</sup> I. T. יע פצילה מן אלפצאיל Ar. dual. עו פצילה מן אלפצאיל Br Ma למעלה So למעלות So. למעלות So ומריו. <sup>17</sup> השם <sup>17</sup> – Ar. גקר אללה עליה. "God blamed him". Cf. infra, c. VIII, 30 p. 49, n. 29, and p. 55, n. 10. 18 Ma CVO. מי הק Ar. ברין יי "with regard to", Friedlaender, Selections, p. 113, note to p. 51, line 3. So אהוא for ברין האיש חהוא 20 So באיש ההוא. שמפעלותיו ומתכונותיו 21 80 ומרבריו היו < <sup>22</sup> Ar. "imitate". .הצלחת Ma marg. הצלחת 24 Ma > 12. So 12. 25 Ma + 12. 26 Ar. 2, Mss. edd. 10. 27 Ar. 35 and those who ולא מון לא מצילה להם 18°. sand those who "and those who did not possess virtues". 29 So שוכרוהו. <sup>30</sup> Ma Mi Kow. 31 Br אפרו עליו. געליו So. מא הו מן לה רדילה כלק Ar. געליו. ، اלולא Ma So اלולא

שתסור תכונת העזות ותניע<sup>1</sup> תכונת הבושת, ואחר כן<sup>2</sup> הרחיק מן הקצה האחרון ר"ל רוב הבושת ואמר הוכיח תוכיח את עמיתך ונו", לא תגור ממנו<sup>3</sup> ונו", עד שיסור רוב הבושת גם כן ונשאר<sup>4</sup> בדרך האמצעי, וכשיבוא האיש הסכל בלא ספק וישתדל להוסיף על אלו<sup>5</sup> הדברים, כמו שיאסור המאכל הסכל בלא ספק וישתדל להוסיף על אלו<sup>5</sup> הדברים, כמו שיאסור המאכל והמשתה מוסף על מה שנאסר מן המאכלים, או יאסר<sup>6</sup> הזווג מוסף על מה<sup>7</sup> מה שנאסר מן הבעילות, ויתן כל ממונו לעניים או להקדש מוסף על מה<sup>7</sup> שבתורה מן הצדקות<sup>8</sup> ועל<sup>9</sup> ההקדשות ועל הערכים<sup>10</sup> יהיה עושה מעשים הרעים<sup>11</sup> והוא לא ידע ויגיע אל הקצה האחר<sup>11</sup> ויצא מן המיצוע לנמרי. הרעים<sup>11</sup> והוא לא ידע ויגיע אל הקצה האחר<sup>11</sup> ויצא מן המיצוע לנמרי. הרעים<sup>11</sup> והוא לא ידע ויגיע אל הקצה האחר<sup>11</sup> ויצא מן המיצוע לנמרי. בנמרא דבני מערבא בפרק התשיע מגדרים דבר בנגות המקבלים על עצמם בנמרא דבני מערבא בפרק התשיע מגדרים דבר בנגות המקבלים על עצמם בנמרא דבני מערבא המרן מה<sup>16</sup> שאסרה לך<sup>17</sup> התורה<sup>18</sup> אלא שאתה אוסר בשם רבי יצחק לא דייך מה<sup>16</sup> שאסרה לך<sup>17</sup> התורה<sup>18</sup> אלא שאתה אוסר נליק דברים אתרים, וזה הוא<sup>10</sup> הענין אשר זכרנו<sup>02</sup> בשוה בלא תוספת ובלא חסרון:

הנה התבאר<sup>21</sup> מכל מה שזכרנוהו בזה הפרק שצריך לכוין אל הפעולות 15 הממוצעות ושלא יצא מהן אל קצה מן הקצוות<sup>22</sup> אלא על צד הרפואה ולעמוד כנגדו בהפך, כמו שהאדם היודע במלאכת הרפואות כשיראה מזגו שנשתנה מעם שינוי לא ישכח ולא יניח החולי להתחזק עד שיצמרך<sup>23</sup> אל רפואה חזקה בתכלית, וכשידע שאבר מאכריו<sup>24</sup> חלוש ישמרהו תמיד ויתרחק מדברים המזיקים לו, ויכוין למה שיועילהו עד שיבריא האבר<sup>25</sup> ההוא, או 20 עד שלא יוסיף תולשה, כן האדם השלם<sup>26</sup> צריך לו<sup>21</sup> שיזכור מדותיו תמיד וישקול פעולותיו ויבחון תכונת נפשו יום יום, וכל מה שיראה<sup>28</sup> נפשו נומה לצד קצה<sup>29</sup> מן הקצוות ימהר ברפואה ולא יניח התכונה הרעה להתחזק

והניע Br והניעת. 2 So 72. לא תגורו מפני So תגורו אורו א א הגורו ציש 25. 7 Ma ישאר So וישאר. 5 Ma באלו.. • Ma אסור. על ההקרשות ועל הצרקות So על שנאסר +. אדקות Ma צדקות Br So צרקות, Ma 10 Ma ועל הערכין. 11 Ma מעשה הרע Mi מעשה. <sup>12</sup> Ma האחר. <sup>15</sup> Ar. שבה "like the appearance 14 Ma Mn. of, similar to, a sort of". Ma בעין. במה Some edd. דימי. 16 Ma So במה 15a Some edd. 30 17 Ma So > 77. 18 Ma So תורה. יע א So א 19 So א הוא. 20 Br So שוכרנו. <sup>23</sup> יהתאג אלי ... Ar. יהתאג אלי. 22 Ar. dual. <sup>21</sup> Br So + 7<sup>1</sup>. 24 Ar. מאברי גופו – מן אעצא נסמה. 25 Ma מאבר. Ar. אלאנסאן אלכאסל. Wo., der Mensch, wie er sein soll. In support of this translation, Wolff (p. 29, n. 1) says, So ist hier wohl sinngemäß كامل zu 35 nehmen; "vollkommen" wäre unpassend, da "Vollkommenheit" (im Denken und Handeln) ja erst erstrebt werden soll". But Munk, Guide, I, 77 MICH האמל — homme parfait. <sup>27</sup> Ma > 17. as soon מכל מא ראי .<sup>28</sup> as

29 Ma 700.

as he sees".

שאיני מדבר כי אם בהם, שהם אינם עושים מה שעושים אותו מהמריח נופותם ופסוק הנאותיהם אלא על דרך הלמוד לכחות הנפש, כדי שיהיו נומים<sup>1</sup> אל הצד האחד מעם כפי מה שבארנו<sup>2</sup> בזה הפרק שראוי שיהיה האדם כן, זהו מעות מהם<sup>3</sup> כאשר אבאר, והוא שהתורה לא אסרה מה 5 שאסרה ולא צוותה מה שצוותה אלא מפני זאת הסיבה ר'ל כדי שנתרחק

מן הצד האחד יותר על צד ההרגל<sup>4</sup>, שאסור המאכלת<sup>5</sup> האסורים כולם, ואסור הבעילות<sup>6</sup> האסורות, והאזהרה על הקדשה ומה שהצריך<sup>7</sup> בכתובה<sup>8</sup> וקדושין<sup>9</sup>, ועם כל זה אינה מותרת תמיד אבל תאסר בעת הנדה<sup>10</sup> והלידה ועם כל זה נזרו חכמי תורתינו<sup>11</sup> למעם המשגל ומנעוהו ביום כמו שבארנו ועם כל זה נזרו חכמי תורתינו<sup>11</sup> למעם המשגל ומנעוהו ביום כמו שבארנו ועם כל זה נזרו חכמי תורתינו<sup>11</sup> למעם המשגל ומנעוהו ביום כמו שבארנו ועם כל זה נזרו חכמי תורתינו<sup>11</sup> למעם המשגל ומנעוהו ביום כמו שבארנו ועם כל זה נזרו חכמי תורתינו<sup>11</sup> למעם המשגל ומנעוהו ביום כמו שבארנו ותרחזק<sup>11</sup> בנפשותינו תכונת הזהירות:

וכן כל מה שכתורה מנתינת<sup>15</sup> המעשרות, והלקם, והשכחה, והפאה, והפרט, והעוללת<sup>16</sup>, ודין שמיטה, ויובל, והצדקה די מחסורו, זה כולו קרוב 15 מיתרון<sup>17</sup> מוב לבב<sup>18</sup> עד שנרחק<sup>19</sup> מקצה הנבלה רוחק<sup>20</sup> גדול ונקרב מקצת<sup>21</sup> יתרון מוב לבב עד שיתחוק לנו לב מוב. ובזאת הבחינה<sup>22</sup> בחון<sup>23</sup> רוב המצות תמצאם כלם שהן מלמדות ומרגילות<sup>24</sup> כחות הנפש, כמו שאסרה הנקימה, והנפירה<sup>25</sup>, ונאולת הדם באמרו לא תקום ולא תמור, עזוב תעזוב, הקם תקם, עד שיחלש כח הכעם והרונז, וכן השב 20 תשיבם, עד שתסור תכונת הכילות, וכן מפני שיבה תקום, והדרת פני זקן ונו', כבד את אביך וגו', לא תסור מן הדבר<sup>26</sup> אשר ינידו לך וגו', עד

Dessau, 1809; Groningen, 1845; Lemberg, 1876, have , with note endeavoring to explain the passage.

גומים יותר – אמיל Ar. גומים יותר אמיל אמיל. זכרנו So מה < Pr <sup>3</sup> Ma שהוא מעות. י אלריאנה אלריאנה "by means of the practice of good works and prayers". 25 • Ma הפעולות. ידיך <sup>7</sup> התכליף ... איז איז איז איז איז יtrouble, יותכליף יומה איז יומה איז יומה איז יומה איז יומה איז יומה איז יו 5 So המאכלים. fuss, ceremony". Ma ומה שהוצרך. <sup>6</sup> Thus Ar.; Mss. כתובת אשה or בכתובת אשה Mi. כתובות אשה. 9 Edd. שצריך כתובות (כתובת or) אשה וקרושיה. אשיאכנא .Ma – Ar אשיאכנא; Ma <sup>10</sup> Thus Ar.; Mss. and edd. הנרות. רבו׳ So הכמים. 12 Br Ma m. 30 אפרצה Ar. צוהו השם להתרחס מ' "God prescribed it in order that we should go away from". Ma > Ma אפרצה (Ma) אפרצה Br So צוגו We expect שנתרחק instead of את החייב Mi שתתחייב So אתי התבת Mi שתחייב Mi לחתרחס. 16 Mi ועוללות. Mi ופרמ ועוללות. 15 Edd. כנתינת. 17 - קרוב מ' Ar. ביתרון . Edd. ביתרון. 18 Ma לבד. 19 Ma שנתרחק. 20 So 777. 35 <sup>21</sup> Thus Ma. Br So , see supra, n. 17. <sup>22</sup> Ma , for see supra, n. 17. בחֹן Br בחֹן. הנקמה והנמירה 25 מכל Br מכל הדבר. So מכל. -- Ar. אלאנתקאם.

ואמנם כוונה להיות האדם מבעיי הולך בדרך האמצעיה<sup>2</sup>, יאכל מה שיש לו לאכול בשווי, וישתה מה שיש לו לשתות בשווי, ויבעול מה שמותר לו<sup>3</sup> לבעול בשווי<sup>4</sup>, וישכון המדינות<sup>5</sup> ביושר ואמונה<sup>6</sup> לא שישכון במדכרות<sup>7</sup> ובהרים, ולא שילבש השער והצמר<sup>8</sup> ולא שיענה גופו<sup>9</sup>, והוהירה מזה לפי מה שבא בקבלה<sup>10</sup> אמר<sup>11</sup> בנזיר וכפר עליו<sup>12</sup> מאשר חמא על הנפש, ואמרו ז'ל וכי<sup>13</sup> על איזה נפש חמא זה, על<sup>14</sup> שמנע עצמו מן היין<sup>15</sup>, והלא הדברים קל וחומר אם מ<sup>16</sup> שציער עצמו מן היין צריך כפרה, המצער עצמו מכל דר<sup>17</sup> על אחת כמה וכמה:

ובדברי נביאנו והכמי תורתינו<sup>81</sup> ראינו שהם<sup>19</sup> מכוונים אל<sup>20</sup> השווי ושמירת נפשם ונופם על מה שתחייבהו<sup>21</sup> התורה, וענה השם ית' על יד נביאו למי 10 ששאל לצום יום אחד בשנה<sup>22</sup> אם יתמיד עליו<sup>23</sup> או לא<sup>24</sup>, והוא אמרם לזכריהו<sup>25</sup> האבכה בחדש החמישי הנזר כאשר עשיתי זה כמה שנים, וענה אותם כי צמתם וספוד בתמישי ובשביעי זה שבעים שנה הצום צמתוני אני וכי<sup>26</sup> צמתם וספוד בתמישי ובשביעי זה שבעים שנה הצום צמתוני אני וכי<sup>26</sup> מתאכלו וכי תשתו הלא אתם האוכלים ואתם השותים, אחר כן<sup>27</sup> צזה אותם ביושר<sup>28</sup> ובמעלה לבד לא בצום, והוא אמרו להם כה אמר יי צבאות לאמר 10 משפט אמת שפטו וחסד ורחמים עשו איש את אחיו, ואמר אחר כן כה יהיו לבית יהודה לששון ולשמחה ולמועדים טובים והאמת והשלום אהבו, יהיו לבית יהודה לחשון ולשמחה ולמועדים מובים והאמת והשלום אהבו, ודע שאמת<sup>30</sup> הם המעלות השכליות מפני שהן אמיתיות לא ישתנו כמו שוכרנו בפרק השני, והשלום הם מעלות המדות אשר בהם יהיה השלום 20 בעולם:

ואשוב אל כוונתי שאם יאמרו אלו המתדמים באומות 31 מאנשי תורתינו,

1 Ar. מביעיא "by nature". י So האמצעי Ma האמצעית. מה שמותר לו 3 - Ar. במדינות Ma - יושתה ... לבעול בשווי Ma - מא לה. 5 So במדינות. 6 ⊐ of 25 יושר = "practising" or "seeking". אמונה – Ar. אמונה "and justice". Ma ובאמונה So באמונה. <sup>7</sup> Ar. אלכהוף "caves". <sup>8</sup> So הצמר והשער. Ar. ולא אן ישקי אלנסם ויערבה "and that he should not reduce his body to <sup>10</sup> Ar. במא נאנא אלנסל "according to that destitution nor torture it". which tradition brings to us". 11 Mi אמר 11. 12 I. T. > הכהן . 30 13 I. T. + איל So רו״ל. Br > וכי. על for אלא So אלא for על u Br Ma 17 Ma Mi ודבר. 18 ורואת שריעתנא .- Ar. ורואת שריעתנא "and those who handed down our Law". 22 Mss. שהיו Mi שהיו. 20 Mi על 20. <sup>21</sup> Ma שתחייב. and edd. בשנה Ar. בשנה – מי אלעאת "a year". Error goes back evi-35 dently to I. T., who must have read בעולם or שלעאלם - בעולם. 23 So והוא אמרו לזכריהו הנביא So והוא אמרו לזכריהו. 26 Mi 'J. עליו <</p> 24 Mi לאאו. 29 Ma <sup>27</sup> Mi אחר כך. 28 בשווי – Ar. באלאעתראל – rather, כשווי. > און האמת 30 Ar. און האמת 31 Ar. כאלמלל באלמלל "people, nations". Ma Ladd. Basel, 1804, and Slutcki have correct reading. Edd.

פעולותיהם עד שיפחדו מהפסד מדותיהם בעבורם<sup>1</sup>, ועל כן ברחו מהם<sup>2</sup> למדברות ולמקום שאין שם אדם רע כמאמר<sup>3</sup> הגביא<sup>4</sup> ירמיה ע״ה, מי יתגני במדבר מלון אורחים ואעזב<sup>4</sup> את עמי ואלכה מאתם כי כלם מנאפים עצרת בוגדים<sup>5</sup>, וכאשר ראו הסכילים<sup>7</sup> שהחסידים עשו אלה הפעולות, ולא

- <sup>5</sup> ידעו כוונתם, חשבו שהם מובות וכוונו אליהם בחשבם שיהיו כמותם<sup>8</sup>, ויענו נופותם בכל מיני עינוי, ויחשבו שהם קנו לעצמם מעלה ומדה מובה <sup>12</sup> ושעשו מוב<sup>9</sup>, ושבזה<sup>10</sup> יתקרב האדם לשם<sup>11</sup>, כאלו השם שונא הגוף ורוצה<sup>12</sup> לאבדו<sup>13</sup>, והם לא ידעו שאלו הפעולות רעות<sup>14</sup> ושבהן יניע פחיתות מפחיתיות הנפש. ואין להמשילם אלא<sup>15</sup> לאיש שאינו יודע במלאכת הרפואות<sup>16</sup> כשיראה
- 10 בקיאים מן הרופאים<sup>17</sup> שהשקו תולים<sup>18</sup> נומים למות סם שנקרא<sup>19</sup> בערבי שחם אַלְתְנַשַׁל<sup>20</sup> ובלעז קולקונמות<sup>21</sup>, ואסקמוניא<sup>22</sup> בלעז אשקמוניא<sup>23</sup>, והצבר ובלעז אלואי<sup>24</sup> וכיוצא בהם<sup>25</sup>, ופסקו מהם המזון ונתרפאו מחלים ונמלמו מן המות הצלה נמורה<sup>26</sup>, ואמר הסכל ההוא אחר שאלו הדברים מרפאים מן החולי<sup>25</sup> כל שכן<sup>28</sup> שיעמידו הבריא על בריאותו או יוסיפו בה, והתחיל לקחת אותם תמיד, ולהתנהג בהנהנת החולים שהוא<sup>29</sup> יחלה בלא ספק, כן אלו הם חולי 16 הנפשות בכא ספק בלקחם הרפואה על הבריאות:
- וואת התורה התמימה המשלמת<sup>30</sup> אותנו כמו שהעיד עליה יודעה<sup>31</sup>, תורת י״י תמימה משיבת נפש, עדות י״י נאמנה מהכימת פתי, לא<sup>32</sup> וכרה דבר מזה,

י... בעבורם יפסדון במבאשרתהם ורויה אפעאלהם ואן Ar. אדא ראו אגהם יפסדון במבאשרתהם ורויה when they saw that by associating "when they saw that by associating with them and witnessing their deeds they might become perverted, and that by having social intercourse with them they feared their morals might 20 3 Ma > 7; במאמר for . become corrupt". להם Br So להם. <sup>6</sup> Mss. edd. + האזוב ... בונדים. 4 So > הנביא . 5 Mi mann. • So הכסלים. I. T. > Ar. אולאיד. • So הנה + Ma שעשו מובה 10 Ma. 11 Ma אל השם. 12 Ma So ITTE יוֹנג אברו הלאפה הלאכה הלאפה באברו 13 "its perdition and destruction". 25 14 Br So ארופאים. 15 Ma כי אם 16 So הרפואה. 17 Edd. כי אם 18 Br > שחם הנמל So Ma שחם הנמול 20 Br נסמים הנקראים So. חולים. 21 Ma קולקונטידא So קולוקינטריה. 22 Ma והסקמוניאה So והסקמוניא. 23 Ma אשקמוניא. <sup>24</sup> Ma והצבו שהוא אלובו. <sup>25</sup> M. mentions three purgatives, juice of the colocynth, scammony, and aloe". 30 "juice of the colocynth, scammony, and aloe". He mentions colocynth and scammony in a letter; see Ker. Hem., III, p. 16. Cf. Millot ha-Higgayon, C. VIII (ed. Slucki, p. 41): כשלשול האשקמוניא לבמן. See Ro., p. 88, n. 3; Wo., p. 23, n. 1. הצלה 26 י גמורה "a complete relief" = Ar. כלאצא עמימא "by a wonderful salvation". נל שכן so much the more" - Ar. כל שכן 35 מבאלאחרי ואלאגדר 35 27 Br מרפאים החולים. and if ... then". יחלה יול ... שהוא יחלה 30 <u>Mi</u> quanto magis. יודע Ma עארפהא. אות <sup>31</sup> Ar. יודע 32 Ma 151. משלמת.

וגצוהו להתמיד על פעולות הנדיבות וישקוד עליהם<sup>1</sup> ולא יותיר ולא יחסר:

וכן כשגראהו<sup>2</sup> מפזר נצוהו לעשות<sup>3</sup> פעולות הכילות ולשנותם<sup>4</sup>, אבל לא ישנה פועל הכילות פעמים רבות כשנותו<sup>4</sup> פועל הפזור, וזה<sup>6</sup> החדוש המוב<sup>7</sup> הוא סדר<sup>8</sup> הרפואה וסודה, והוא ששוב<sup>9</sup> האדם מן הפזור לנדיבות יותר קל ויותר קרוב<sup>10</sup> משובו מן הכילות לנדיבות, וכן שוב נעדר הרגשת ההגאה נזהר וירא חמא יותר קל<sup>11</sup> ויותר קרוב<sup>10</sup> משוב בעל התאוות נזהר, ולוה נכפול על בעל התאוות<sup>12</sup> פעולות<sup>13</sup> העדר ההנאה יותר משנכפול על נעדר התרגשה פעולות התאוה, ונחייב על רך הלבב מסירת עצמו לסכנות<sup>14</sup> יותר ממה<sup>14</sup> שנחייב המוסר<sup>16</sup> עצמו לסכנות<sup>17</sup> רכות הלבב, ונרגיל הנבל ביתרון מוב הלבב יותר<sup>18</sup> משגרגיל מי שיש לו יתרון לב מוב בגבלה, זהו סדר רפואת המדות וזכרהו *1* 

ולזה הענין<sup>19</sup> לא היו החסידים פניחים תכונת נפשותיהם<sup>20</sup> תכונה<sup>21</sup> הפמוצעת בשוה, אך היו נומים מעמ לצד היותר או החסר על דרך הסיינ והשמירה<sup>22</sup>, ר"ל על דרך משל שהיו נומים מן הזהירות לצד העדר הרגשת 15 ההנאה מעמ, ומן<sup>23</sup> הגבורה לצד מסירת עצמו בסכנות<sup>24</sup> מעמ, וממוב הלבב לצד יתרון מוב הלבב מעמ ומן הענוה לצד שפלות הרוח מעמ וכן בשאר<sup>2</sup>, ואל זה הענין רמזו באמרם לפנים משורת הדין:

אבל מה שעשו אותם<sup>26</sup> החסידים בקצת הזמנים<sup>27</sup> וקצת אנשים מהם גם כן מנמות אחר הקצה האחר<sup>28</sup> כצום<sup>29</sup>, וקום בלילות<sup>30</sup>, והנחת אכילת בשר 20 ושתיית היין<sup>31</sup>, והרחק הנשים, ולבוש הצמר והשער, ושכינת<sup>32</sup> ההרים, גשתיית היין<sup>31</sup>, והרחק הנשים, ולבוש הצמר והשער, ושכינת<sup>32</sup> והתבודד במדברות לא עשו דבר מזה אלא דרך הרפואה כמו שזכרנו<sup>33</sup> ולהפסד<sup>34</sup> אנשי המדינה גם' כן כשיראו שהם<sup>35</sup> נפסדים בחברתם וראות

י Mi עליה. I. T. > Ar. אימא. – ראימא. י Br Ma כשנראה. על Ma על. גלשנותה So ולשנותה. 5 Ma > השנותו for בשנותו. 6 Ma m. החרוש 7 המוב Ar. אלנכתה Lane, "a nice, subtile saying"; Wo. eine feine Bemerkung, eine Subtilität. חרוש, "a novel interpretation or idea". "The חרוש = novelty, was some new thought on religious topics, or some ingenious explanation of a Biblical difficulty", Abrahams, Jewish Life in the Middle 8 Ar. par = rárwr; Dozy, règle, règlement. 30 Ages, p. 132, n. 5. 9 Br 10 So + לשוב. So והוא ששוב Ma והוא ששוב. 11 Ma קר 11. 12 So 14 So לסכנה. ההנאות. ישעולות < Ma אולות. יותר ממה < Ma איתר ממה . 18 Ma > יותר < ונחייב על מוסר Ma. במה בסכנות Mi 17 19 Mi 20 Ma mwbl. גרונת Mi חכונת 21 <sup>22</sup> Ma ושמירה. 23 Ma ענין. הרגשות ההנאות וכו מו 35. נפשו בסכנה Mi נפשו בסכנות So עצמם לסכנות Mi. <sup>26</sup> Ma אותו. <sup>27</sup> So + אותו. אדענינים + So אדענינים. 28 Br So 29 Ma So DIZ. והנתת הרעת אשר +- So. ובקום בלילה Ma והנתת הרעת אשר האחר . ירצה לעשות אותו. יין So והיין Ma אשתיית Ma ייין So ייין. <sup>32</sup> So ושכונת. <sup>33</sup> So > כמו שוכרנו. <sup>24</sup> Ar. ואלפסאר "and the corruption of". 35 Ma DW. מבעו<sup>1</sup> שהוא נזהר כלומר ירא חמא, ועל זה המין מן המעות יחשבו גם כן הפזור<sup>2</sup>, ויתרון מוב הלבב<sup>3</sup> מן הפעולות המובות, וזה כלו מעות, ואמנם ישובה באמת המִצוּעַ, ואליו צריך לאדם<sup>4</sup> לכוין<sup>5</sup>, וישקול פעולותיו כלם<sup>6</sup> תמיד עד שיתמצעו 7:

- 5 ודע שאלו המעלות והפחיתיות אשר למדות לא יניעו<sup>8</sup> ויתישבו בנפשי רק בכפול הפעולות הבאות מן המדה ההיא פעמים רבות בזמן<sup>10</sup> ארוך והרנילינו<sup>11</sup> בהם, ואם היו הפעולות ההם מובות יהיה המגיע לנו<sup>12</sup> מעלה, ואם היו רעות יהיה המגיע לנו<sup>13</sup> פחיתות, ומפני שאין האדם<sup>14</sup> במבעו מתחילת ענינו בעל מעלה, ולא בעל חסרון, כמו שנבאר בפרק השמיני, והוא ירגיל
- 10 בלא ספק פעולות מקמנותו כפי מנהנ<sup>15</sup> קרוביו ואנשי ארצו<sup>16</sup>, ואפשר שיהיו הפעולות ההם ממוצעות, ואפשר שיהיו מותירות<sup>17</sup> או מחסרות<sup>18</sup>, כמו שספרנו, ותהיה נפשו חולה, וראוי<sup>19</sup> שילכו ברפואתו בדרך<sup>20</sup> רפואת הגופות בשוה, וכמו שהגוף כשיצא משיוויו נראה על איזה צד נמה ויצא<sup>21</sup> ונעמוד כנגדו<sup>22</sup> בהפכו עד שישוב אל השיווי, וכשתשוה<sup>22</sup> נמלק ידינו מן ההפך ונשוב
- 15 לעשות לו<sup>24</sup> מה שיעמידהו על שיוויו', כן נעשה במדות בשוח<sup>25</sup>, והמשל בו כשנראה אדם שהיתה לו תכונה בנפשו יחםר<sup>26</sup> בה נפשו<sup>27</sup> מכל מובה לרוב הכילות, וזה פחיתות מפחיתיות הנפש והפועל אשר יעשהו מפעולות הרע כמו שבארנו בזה הפרק, וכשגרצה לרפאות זה החולי, לא נצוהו להרגיל בנדיבות שזהו כמי<sup>28</sup> שירפא מי שנבר<sup>29</sup> עליו החום בדבר הממוצע השוה שלא 20 יבריאהו מחליו, אבל צריך שגביאהו לפזר פעם אחר<sup>30</sup> פעם, ויכפול מעשה הפזור פעמים רבות עד שתמור מנפשו התכונה המחייבת לכילות, ויקרוב מגניע לו תכונת הפזור<sup>31</sup>, ואז נסלק ממנו פעולות<sup>32</sup> הפזור

ו Br So מבעיו. 2 Mi מפזור Mi <sup>3</sup> Ma > ויתרון מוב הלבב. 4 Ma marg. לארם for לארם. שיכוין So שיכוין. • Ma > ..... 7 Ar. אל המצוע הוה = נחו הרא אלתוסש. • Br לנפש . • So ++ אלא. 10 So 25 <sup>11</sup> Ma + הרניל So ומרגיל Mi והרניל corrected to והרניל. 12 Ma ובזמן. Mi - , апа. מעלה ואם היו רעות המגיע Mi marg. לנו < 13 Mi לנו אם היו רעות המגיע אום אם אין מהם אם אין אם היו מעלה אם אין אי מהם. בתחילה + Ma + בתחילה. מנהנת Br מנהנת. 16 Ma ואנשי ארצו .קרובי -- Ar. ואנשיו רצו Mi אובלרה, but corrected. ניותרות Mi מיותרות. 18 Mi 19 Ma וראו 19. 20 So .... 21 Ma NY. 22 ונעמוד 30 מתוסרות. פנקאבלה Ar. פנקאבלה. וכשישתוה So וכשישתנה <sup>23</sup> Ma ונשוב לעשות לו 24 - Ar. ורנענא אלי מסאבלתה "and we have recourse to its opposite". 25 Ma השוה. וחסר Mi מ יקתר בהא עלי נפסה .- Ar יחסר בו נפשו <sup>27</sup> 28 Mi 100. cause of which he gives bare sustenance to his soul". 29 Ma שינבר. <sup>30</sup> Br אחרי. 31 Thus Ma, paraphrasing the Ar. 35 ייכאד אן תחצל לה היאה אלאבדאר או יקארבהא "until he almost assumes the disposition of prodigality or approaches it". מעולות 32 Ar. וחיניד גרפע ענה אפעאל. Br So ואו יסלק ידו מפעולות Ma וחיניד גרפע ענה או Mi ואו יסתלק ידו מפעלת.

#### שמונה פרקים פרק ד

בלתי שישיגהו נזק או בזיון והוא האמצעי, הנבל הוא הפך זה ותוא מי<sup>1</sup> שאינו רוצה לתעעיל לבני אדם בדבר אמילו במה שאין<sup>2</sup> בו חסרון ולא מורח ולא נזק, והוא הקצה השתרון, ויתרון מוב הלבב הוא שעושה הדברים הנזכרים בלב מוב, ואמילו אם ישינהו<sup>3</sup> בזה<sup>4</sup> נזק נדול או בזיון<sup>5</sup> או מורח רב או הפסד<sup>6</sup> מרובה, והוא<sup>7</sup> הקצה הראשון<sup>8</sup>, והסבלנות ממוצע בין הכעם והעדר הרגשת תרפה ובוז, ובושת פנים<sup>9</sup> ממוצע נדין העזות והביישנות פי׳ נראה<sup>10</sup> מדברי רבותי׳ ז״ל שביישן אצלם הוא<sup>11</sup> מי שיש לו רוב בושת, ובוש פנים הוא הממוצע מאמרם<sup>12</sup> לא הביישן<sup>13</sup> למד, ולא אמרו אין בוש פנים, ואמרו בוש פנים לגן עדן, ולא אמרו הביישן<sup>14</sup> לנן עדן<sup>15</sup>, ולזה סדרתים כך<sup>16</sup>, וכן שאר, לא יצמרכו לשמות מונתות להם כשיהיו הענינים מובנים בהכרת<sup>11</sup>:

10 והרבה פעמים ימעו בגי<sup>18</sup> אדם באלו הפעולות<sup>19</sup>, ויחשבו אחת<sup>20</sup> הקצוות 10 מוב ומעלה ממעלות הנפש, פעמים<sup>21</sup> יחשבו הקצה הראשון מוב כמו שיחשבו מוב ומעלה ממעלות הנפש, פעמים<sup>21</sup> יחשבו הקצה הראשון מוב כמו שיחשבו המסירה לסכנות נבורים, וכשיראו המסירה לסכנות מעלה, ויקראו המוסרים עצמם לסכנות נבורים, וכשיראו מי שהוא בתכלית זאת המדה ר"ל שמוםר עצמו לסכנות<sup>22</sup> ומוסר עצמו גבור, מי שהוא בתכלית זאת המדה ר"ל שמוםר עצמו לסכנות<sup>21</sup> ומוסר עצמו גבורים, וכשיראו מי שהוא בתכלית מעלה, ויקראו המוסרים עצמם לסכנות נבורים, וכשיראו מי שהוא בתכלית זאת המדה ר"ל שמוםר עצמו לסכנות<sup>22</sup> ומוסר עצמו גבור, למיתה בכוונה<sup>24</sup>, ופעמים ינצל<sup>25</sup> במקרה, ישבחוהו בזה ויאמרו<sup>26</sup> שהוא נבור, וופעמים יחשבו הקצה האחרון שהוא מוב ויאמרו על פחות הנפש<sup>25</sup> שהוא לסכן ובלן, ועל העצל<sup>28</sup>

<sup>1</sup> Mi > 10. <sup>2</sup> Mi + 1<sup>3</sup>. 3 Mi ישינגו.

- 4 Ma בהם <sup>5</sup> Ma > בזיון Ma Mi . הפסר Mi
- יהראשת Mi Mi Mi See p. 20 n. 2. אהוא זהוא 7 Mi אהברשת 1.
- 20 11 Mi הבויישן הוא אצלם Mi 12 Mi מכוישן הוא אצלם Mi 13 Mi מריים.
   21 Mi הבוישן Mi 13 Mi מיי... שבוישן Mi 14 Mi מיי... יש הבוישן Mi 15 Mi 15 Mi 16 The gloss מיי... ולוה סדרתים כך 16 The gloss לנן ערן און מוא אצלם Mi מיי... יש is not found in Ma. The use of the first person in the last phrase seems to show, however, that it originated with I. T.
   21 מיירה אולא תחתאנ אלי אסמא מוצועה להא צרורה אולא כאנת אל מעאאני האצלה וכליך סאירהא ולא תחתאני האצלה איז מיירה אולא באנת אל מעאאני האצלה וכליך סאירהא ולא מחתאנ אלי אסמא מוצועה להא צרורה אולא באנת אל מעאאני האצלה וכליך סאירהא ולא מחתאנ אלי אסמא מוצועה היא צרורה אולא באנת אל מעאאני האצלה וכליך סאירהא היא באנת אל מעאאני האניה היא באנת אל מעאאני האניה היא באנה אולא מחתאני היא באנה היא באנת אל מעאאני האניה היא מייר אונים אלי אינים אירה אולא מחתאני היא באניה היא באניה היא היא באנת אל מעאאני האניה היא באניה היא היא באניה היא באניה היא גיון אונים אלי אינים אירה אונים אירה אונים אירה אונים אירה אונים אירה אונים אירה אינים אירה איניים אירה אינים אירה אונים אירה אונים אירה אירה אירה אירים אירה אינים אירה אינים אירה אירים אירה אינים אינים אירה אינים אינים אינים אירה אינים אירה אינים אירה אינים איניים איניים אינים אינים איניים אינים אינים איניים אינים אינים אינים איני
- 25 משהומה. Cod 327 (Parma) has the correct reading. The word אלא, necessary according to Ar. and the sense of passage, is missing in all Mss., more than thirty of which were examined, except in cod. 327 (Parma). Ma codd. 71 269 1212 Harl. 5686 (Br. Mus.) have אלה סיאלה, cod. (Parma) 438 אלה מדות, which probably go back to an original אלו מדות. Rosin (*Ethik*, p. 81,

 30 n. 4) properly suggests the reading אלא. Br Mi codd. (Parma) 802 959 1246: (Mi שהיו ששר המכוח להם בהסכמה כשיהיו (שיהיו שהיו שיהיו שור מונחים להם בהסכמה כשיהיו (שיהיו שהיו שיהיו שיהיו שור מונחים להם בהסכמה נשיהיו (שיהיו שור מונחים להם בהסכמה כשיהיו (שיהיו שיהיו שיהיים היהים שיהיו שי שיהיו שיהיווו שיהיו שיהיו שיהיו שיהיו שיהיו שיהיו שיהיו שיהיו שיהיו שיהי

בתכלית ... לסכנות 22 = המרות 35. 20 Mi אחר 20. 21 Ma So DYDI. Ar. אלתהאלך אלמהאלך. <sup>23</sup> Ma > לסכנות... לסכנות. 24 Ar. בנפסה. <sup>25</sup> Ma שינצל. <sup>26</sup> So + עליו. יcoward" for Ar. אלמהין אלנפס, but rather "the apathetic, or phlegmatic in spirit", as above, העדר הרגשת חרפה ובוז - ואלמהאנה. 28 Ma עצל. נעדר הרגשה Ma נעדר בנאות 40.

21

10 Mi + 12.

והענוה ממוצעת בין הנאוה ושפלות הרוח, וההסתפקות ממוצע בין אהבת הממון והעצלה<sup>1</sup>, ומוב לב ממוצע בין הנבלה ויתרון מוב הלבב<sup>2</sup>, ומפני שאין למרות<sup>3</sup> האלה שם ידוע בלשננו צריך לפרש ענינים ומה שרוצים בו הפילוסופים, לב מוב קורים מי שכל כוונתו להמיב לבני אדם בנופו ובממנו ועצתו<sup>4</sup> בכל יכולתו

Br Mi codd. 46 802 959 1161 1246 1262 etc., have an additional virtue gloss: 802 1161 אומלוע בין הקטרנות ובין רכות הטבע אומלדא 1262 מוליניא 1262 מוליניא 802 מוליניא 1262 מוליניא אומלדא פוסט שהוא בלא דבר (דבור מוליניא 1262 מוליניא 1962) הוא אומלדא פוסט שהוא בלא דבר (דבור הטוליניא 1262 מוליניא אומלדא פוסט שהוא בלא דבר (דבור הטוליניא 1262 מוליניא אומלדא פוסט שהוא בלא דבר (דבור הטוליניא 1262 מוליניא אומלדא פוסט שהוא בלא דבר (דבור הטוליניא 1262 מוליניא אומלדא פוסט שהוא בלא דבר (דבור הטוליניא 1002 מוליניא 1925 *הוא מוליני*, Lat. *mollitudo* "tenderness, softness". Some Mss. have the additional virtue חונו שיבא מחירור מבעים (מבעו 1953) n. 4) is of the opinion that I. T. translated here from an Arabic text 30 which differed from the Pococke text. He attributes the virtue 30 which is not in the Pococke text, to I. T., but not the explanatory gloss. Since, however, there are a number of reliable Mss. (among them Ma codd. (Parma) 327 71 438 269) which do not contain this virtue, it may be concluded that it was added to the I. T. version, and that I. T. did *not* have before 35 him a text varying from that of Pococke. See *supra, Introduction*, p. 23.

<sup>1</sup> Mi הפסר מרובה זהו הקצה הראשון misplaced after והענוה.. והעצלה p. 21, line 4. <sup>2</sup> According to Ar., ההסתפקת should come before השוב לב... מוב לב... The virtue מוב לב... מוב לב... מוב לב. 1262. The gloss מוב לב... הראשון is found in all Mss. that 40 have ומפני שאין למרות האלה... הראשון as Ma Harl. 5686 (Brit. Mus.) codd. (Parma) 71 269 327 438 802 (on marg. by same hand) 959, also in So Mi from which it may be concluded that it originated with I. T. <sup>3</sup> Mi העצח. Mi ומצוע וממנו אונים.

# הפרק הרביעי

ברפואת הליי הנפש ו

המעשים המובים<sup>2</sup> הם המעשים השווים הממוצעים בין שתי קצוות ששתיהן רע<sup>3</sup>, האחת מהן<sup>4</sup> תוספות, והשנית<sup>5</sup> חסרון, והמעלות<sup>6</sup> הן תכונות נפשיוח וקנינים<sup>7</sup> ממוצעים בין שתי תכונות רעות, האחת מהן יתירה והאחרת<sup>8</sup> חסרה, מן התכונות האלה יתחייבו הפעולות ההם, והמשל בו הזהירות שהיא מדה ממוצעת בין רוב התאוה ובין העדר הרגשת ההנאה<sup>9</sup>, והוהירות היא מפעולות המוב ותכונת<sup>10</sup> הנפש אשר יתחייב ממנה הזהירות היא מעלת המדות<sup>11</sup>, אבל רוב התאוה הוא הקצה הראשון והעדר הרנשת<sup>11</sup> ההנאה לנמרי הוא הקצה תאחרון, ושניהם רע נמור, ושתי תכונות הנפש אשר מהן יתחייב רוב התאוה, והיא התכונה היתירה, והעדר ההרנשה<sup>13</sup>, והיא התכונה החסרה, שתיהן יחד פחיתיות<sup>14</sup> מפחיתיות<sup>15</sup> המדות:

וכן הנדיבות ממוצע בין הכילות והפזור, והגבורה ממוצעת בין המסירה לסכנות ובין רך הלבב, והסלסול<sup>10</sup> ממוצע בין ההתנשאות ובין הנבלה<sup>17</sup>,

- 25 more glosses, only one or two of which originated with I. T. Edd. accessible to editor (Wien 1798, Basel 1804, Dessau 1809, Groningen 1845, Lemberg 1876, see *Introduction*, pp. 31-32) except ed. Slucki, contain no glosses, and omit the phrase הלא יצטרכו ... טובנים בהכרח Ma codd. (Parma) 71 261 269 327 438 1212, etc. mention only seven virtues (Ar. has eight) besides
- 30 הוהירות, omitting the virtues נחת חם כלסול Br codd. (Parma) 46 1161 1246 1262 omit בלב but add. ווונחת. Mi codd. (Parma) 802 959 edd. have nine virtues: הגריבות, והנחת, והענות, וההסתפקות, ומוב לב, וסבלנות, ובושת virtues: הגריבות, והנכורה, והסלסול, והנחת, האמת שווב לב. ובין הנכלה <sup>17</sup>. סניס שווב לנות אומים אומים שווב לנות אומים שווב לנות אומים אומיזים אומים אומי אומים א

abstinence necessarily flows is a moral virtue". Ma מעלת מרות מדות 12 So היא מעלת מרות. 13 Ma הרגשת. הרגש 14 So הרגשת. 15 Br הרגש 14 So הרגש 15 Br. והסלסול Mss. and edd. depart from the Ar. from the מובנים בהכרה 16 see *infra*, p. 21, line 9), each Ms. having one or

b\*

עד שיבריאו נופותם וישובו לבחור במוב ולמאום ברע, כן חולי הנפשות צריך להם שישאלו החכמים<sup>1</sup> אשר הם<sup>2</sup> רופאי הנפשות ויוהירום מן הרעות<sup>3</sup> ההם אשר יחשבו בהן שהן מובות, וירפאו אותם במלאכה<sup>4</sup> אשר ירפאו בה מדות הנפש אשר אזכרה<sup>5</sup> בפרק שאתר זה, אמנם חולי הנפשות אשר לא 3 ירנישו בחלים וידמו בו שהוא בריאות, או ירנישו בו ולא יתרפאו<sup>5</sup>, אחריתם

ס יונישו בוולים ויוסו בו שהוא בריאות, או ירגישו בו ולא יתרפאוס, אחריתם למה שיהיה אתרית התולה? כשימשך אחר הנאותיו ולא יתרפא8 שהוא ימות בלא ספק:

אבל המרגישים והם נמשכים<sup>9</sup> אחר הגאותיהם אמרה בהם התורה<sup>10</sup> האמיתית מספרת דבריהם, כי בשרירות לבי אלך וגו', ר"ל שהוא יכוין<sup>11</sup> 10 לרוות צמאו והוא יוסיף<sup>12</sup> לעצמו צמא, אך על שאינם מרגישים דַּבָּר שלמה

- דרבה אמר<sup>13</sup>, דרך אויל ישר בעיניו, ושומע לעצה<sup>14</sup> תכם<sup>15</sup>, ר"ל שומע לעצת הרבה אמר<sup>13</sup>, דרך אויל ישר בעיניו, ושומע לעצה<sup>14</sup> תכם<sup>15</sup>, ר"ל שומע לעצת התכם<sup>16</sup> תכם, מפני שהוא יודיעהו הדרך<sup>17</sup> שהוא ישר באמת לא אשר יחשבהו הוא ישר<sup>18</sup>, ואמר יש דרך ישר לפני איש ואתריתה דרכי מות, ואמר בתולי הנפשות האלה<sup>19</sup> בהיותם בלתי יודעים מה יזיקם ומה יועילם, 15 דרך רשעים כאפלה<sup>20</sup> לא ידעו במה יכשלו, אך מלאכת רפואת הנפשות
  - היא כמו שאספר בזה<sup>21</sup> הפרק הרביעי<sup>22</sup>:

4 So .cathca 5 Ar. 1 Ma חכמים. 2 So Daw. 3 Ma הדיעות. Ma נבינהא אחריתם ... החולה ז – Ar. אזכרם So • Mi יתרפא. 8 Mi marg. אחריתם אחריתם... ולא יתרפא. פמאלהם למא יכוו מאל אלמריץ. 9 Ma 11 Br **Tran**. 12 Ma יוסיף 20 המרגישים ונמשכים. בהן בתורה Mi בהן בתו בדבר שלמה החכם Br פוצפהם שלמה כתיר קאל ... Br בדבר שלמה החכם. Br ואמר) בדבר שלמה החכם edd. בדבר שלמה החכם עליו השלום אמר Mi בדבר אמר שה"עה אמ' So בדבר שלמה מרגישים construed with בדבר אמר שה״עה עליהם. 11 Ma 16 Ma מפני שהוא יודיעהו הדרך Mi א זי. חכם 16 Ma. לעצת So 15 So End. 19 So > האלה < באפלה So באפלה 20 21 So + 25 18 Mi > באמת ... ישר. 22 Br > הרביעי. עתה.

# הפרק השלישי

## בתלייו הנפש

אמרו הקדמונים יש<sup>2</sup> לנפש בריאות וחולי כמו שיש לנוף בריאות וחולי, ובריאות הנפש הוא שתהיה תכונתה 4 ותכונת חלקיה תכונות 5 שתעשה בהן תמיד 6 המובות 7 והפעולות 8 הנאות, וחוליה הוא שתהיה תכונתה ותכונת חלקיה תכונות שתעשה בהן תמיד 7 תרעות 10 והפעולות המנונות, אמנם 11 בריאות הנוף וחליו מלאכת<sup>12</sup> הרפואות תחקור עליו, וכמו שחולי הנופות 5 ידמו להפסד הרנשותם 13 במה שהוא מתוק שהוא<sup>14</sup> מר, ובמה שהוא<sup>14</sup> מר ידמו להפסד הרנשותם 13 במה שהוא מתוק שהוא<sup>14</sup> מר, ובמה שהוא<sup>14</sup> מר ידמו להפסד הרנשותם 13 במה שהוא מתוק שהוא<sup>14</sup> מר, ובמה שהוא<sup>14</sup> מר שהוא מתוק<sup>15</sup>, ויצירו הנאות בצורת 16 בלתי נאות<sup>17</sup>, ותחזק תאותם ותרבה הנאתם בענינים אין הנאה בהם כלל לבריאים<sup>18</sup>, ואפשר שיהיה בהן צער<sup>19</sup> כאכילת העפר והפחם<sup>20</sup> והדברים העפוצים<sup>21</sup> מאד<sup>22</sup> והחמוצים מאד וכיוצא הנאתם בענינים אין הנאה בהם כלל לבריאים<sup>11</sup> ואפשר שיהיה כהן צער<sup>10</sup> כאכילת העפר והפחם<sup>20</sup> והדברים העפוצים<sup>12</sup> מאד<sup>22</sup> והחמוצים מאד וכיוצא הנאח הנפשות ר״ל הרעים ובעלי המדות הרעות ידמו במה שהוא רע שהוא מוב זכמה שהוא מוב שהוא רע, והרע<sup>23</sup> יתאוה לעולם הפלנות<sup>24</sup> אשר הם באמת רעות וידמה בעבור חלי נפשו שהם מובות, וכמו שהחולים<sup>34</sup> כשירעו חָלָים ולא ידעו מלאכת הרפואות ישאלו הרופאים ויודיעום מה שצריך לעשותו ויזהירום ממה שידמוהו ערב<sup>3</sup> ויכריחום לקחת הדברים<sup>27</sup> הנמאסים המרים<sup>28</sup>

<sup>2</sup> Br So כי יש, Ar. קאל אלאקדמון ללנפס. בחולי So בחולי. 3 Br > 100 ... ארכונתו Ma התכונתו יש 💳 כאשר יש Mi אתכונתו. הכונה Mi חכונה. • So תדיר. זאלכיראת ואלהסנאת Ar. אלכיראת אלכיראת זא או הפעולות Ma. 9 Br Mi תדיר. אלשרור ואלסיאת Ar. אלשרור אלסיאת. 11 So maca 12 Mi 14 Ma > אוהוא . במלאכת 20. 15 So and edd. warm הרגשותיהם Br. 16 Ma בצורות So בתואר Mi מר שהוא מתוק ובמה שהוא מתוק שהוא מר. 17 Ma לאות. לבריאים כלל Ma לבריאים. Mi marg. attempts to correct. 19 Ma צער. <sup>20</sup> Ar. אלמפל ואלפהם ואלתראב "mud, coal, and dust". 21 Ar אלעפועה; Br העפיעים; edd. Basel, Dessau, Groningen, Slucki, Lemberg have 25 variant Dradewid. See ed. Slucki, p. 6a, n. 36; and Mil. ha-Hig., ed. 22 So > 780. Slucki, c. VIII, p. 41. <sup>23</sup> Ar. ואלשריר. Br So הרע והארם. <sup>24</sup> Thus Br cod. 73 (see Ro., p. 30, n. 4, and p. 77, n. 8) -Ar. אלנאיאת "aims, purposes, utmost limits". So להפלנת Ma להפלנת. Edd. + רעות or פעולות רעות. ערב < Br אערב 26 בז Mi marg. edd. + הנופנים. והוא בהפך חלים + 30 So 27 Ma דברים. יהמרים 28 So והמרים.

Ъ

כלומר ירא חמא<sup>1</sup>, והגדיבות, והיושר, והענוה, והשפלות<sup>2</sup>, וההסתפקות, ותוא שקראו חכמים עשירות<sup>3</sup> באמרם איזהו עשיר השמח<sup>4</sup> בחלקו, והגבורה והאמונה<sup>3</sup>

וזולתם, ופחיתיות זה החלק הוא לחסר באלו<sup>6</sup> או להוסיף בהם: אבל החלק<sup>7</sup> הזן והמדמה לא נאמר<sup>8</sup> בו מעלה<sup>9</sup> ולא פחיתות, אך יאמר דשהוא זן על יושר<sup>10</sup> או על בלתי יושר כמו שיאמר שפלוני<sup>11</sup> עכולו<sup>12</sup> מוב, או במל עכולו<sup>12</sup>, או נפסד דמיונו או הוא מדמה על יושר<sup>13</sup>, ואין בזה כלו לא<sup>14</sup> מעלה<sup>15</sup> ולא פחיתות, וזהו מה שרצינו זכרו<sup>16</sup> בזה הפרק:

יהענוה 2 Ar. סבלנות - והענוה in c. IV. יראת המ Ma ירות. Br יראת המ והשפלות — Ar. ענוה – ואלתואצע, in c. IV. 3 Ma העשירות. 4 Ma So המשמח. <sup>5</sup> I. T. adds אמונה, and Poc. magnificentia. 10 לחסר באלו - Ar. אלתפרים פי הדה. Br So. 7 Ma phn. <sup>8</sup> Ma So אמר. 9 Ma So אנה גארי על אסתקאמה. Ar. שהוא זו על יושר 10. 11 Ma או .<u>Ar או הוא</u> מרמה על יושר <sup>13</sup> איש פלוני So פלוני. 12 So עמלו. הו נארי עלי אסתקאמה "or it (the imagination) is in good condition". Ar. הו refers to an antecedent mis imagination", and is not "he" as Poc. 15 translates. Cf. Wo. p., 12, n. 2. 14 So > 12. 15 Ma מעלת. 16 So לזכרו 16.

Digitized by Google

האלה<sup>1</sup>, ר'ל הון והמרמה, יעשו בעת השינה<sup>2</sup> מה שאין כן בשאר כתות הנפש:

אך החלק השכלי יש בו מבוכה<sup>3</sup>, אבל אני אומר שיש בוה הכח גם כן<sup>4</sup> מצוה ועבירה לפי אמונת דעת במל או אמונת דעת אמיתי<sup>5</sup>, אבל אין בו מעשה שיאמר עליו שם מצוה או שם עבירה<sup>5</sup> סתם, ולזה אמרתי למעלה שבשני 5 החלקים ההם<sup>7</sup> ימצאו העבירות והמצות.

אמנם המעלות הם שני מינים, מעלות המדות ומעלות שכליות<sup>8</sup>, וכנגדם שני מיני הפחיתיות<sup>9</sup>, אמנם המעלות<sup>10</sup> השכליות הם ימצאו לחלק השכלי, מהן החכמה והיא ידיעת הסבות הרחוקות והקרובות<sup>11</sup> אחר ידיעת מציאות הדבר אשר יתקרו סבותיו, ומהן השכל אשר ממנו השכל<sup>12</sup> העיוני, והוא 10 המניע לנו<sup>13</sup> במבע<sup>14</sup> ר"ל המושכלות הראשונות, וממנו שכל נקנה ואין זה מקומו, ומהן זכות התבונה<sup>15</sup> ומוב ההבנה והוא לעמוד על הדבר ולהבינו<sup>16</sup> מהרה בלא זמן או בזמן קרוב<sup>17</sup>, ופתיתיות<sup>18</sup> זה הכת הפך אלו או שכנגדם<sup>19</sup>:

אבל מעלות המדות ימצאו לחלק המתעורר לבדו, והחלק המרניש בזה הענין אינו רק שַׁמָּשׁ לחלק המתעורר, ומעלות זה החלק רבות מאד, כזהירות<sup>20</sup>

reads *torneads*, but in the later one (p. 9, n. 2), on evidence of Berlin Codex, reads as does Poc.'s corrected text. Scheyer (*ibid.*, p. 103, note) suggests ארהמא *leiten*, and Rosin (p. 54, n. 4) *lenken*, instead of the both revisions are untenable and unnecessary. Instead of

- 20 leiten (Scheyer, p. 103, line 1) and lenken (Ro., p. 54, line 15) it would be well to read beschränken, or its equivalent. Wolff (p. 9, n. 2) finds fault with I. T.'s translation למעמם, but without ground. למעמם to shorten, curtail, restrict or confine a thing to, which idea is expressed in Descharge.

- 35 והמעוט ההבנה ורוחק התבונה is ובות התבונה ווכות התבונה והא זה. In c. VIII, the opposite is ובות התבונה ווכות התבונה הוכ על אלשי.
   ארשי אנודה הוכ של אלשי ארביע.
   ארשי אוביע אלשי הבני של הרביע של היביע אלשי הוכות להביעו.
   ארשי אוביעו אוביעו אוביעו אוביעו אוביעו אוביעו הביעו אוביעו אוביעו אוביעו הביעו אוביעו אוביעו אוביעו אוביעו הביעו אוביעו הביעו הביעו אוביעו הביעו אוביעו א אוביעו א
- 40 <sup>19</sup> Ma או הכח תמשה כגנר אלו או הפכם So וה הכח כנגר אילו או הפכם 1<sup>20</sup> Br Ma. בוהירות

## הפרק השני

## במריי 1 כחות הנפש

## ובידיעת החלק אשר בו<sup>2</sup> ימצאו המדות המוכות והרעות

דע שהעבירות והמצות התוריות אמנם ימצאו בשני חלקים מחלקי הנפש, והוא החלק המרניש והחלק המתעורר לבד, ובשני<sup>3</sup> אלו החלקים יהיו כל העבירות והמצות, אמנם החלק הון והחלק המדמה אין מצוה בו<sup>4</sup> ולא עבירה, שאין לדעת ולבחירה באחד משניהם מעשה כלל<sup>5</sup>, ולא יוכל האדם בדעתו<sup>5</sup> לכמל מעשיהם או למעמם מפעולה אחת<sup>7</sup>, הלא תראה ששני החלקים

י Thus Br. - Ar. שי מעאצי "concerning the disobediences of". Add. 27070 (Brit. Mus.) במררי Br. marg. Add. 27070 marg. Ma So Mi edd. בעניני. Wolff (AZDJ, 1902, p. 576) suggested that by changing the Ar. www to it would agree with the Hebrew בעניני. This suggestion he himself, however, gave up, since he found the reading "The Berlin Codex: 10 see Wo., p. 9, n. 1. As Wolff points out, www fits the context, since the chapter deals with transgressions. Rosin (Ethik, p. 54, n. 2), with Scheyer (Das psychol. Syst. d. Maim., p. 102, note), on the basis of the Ar., offers instead of בעברות. The reading במריי is to be preferred, however, as it has Ms. substantiation. I. T. translated מעאצי now by עברה and now by מני אברה, 15 See chap. VIII (Wo. p. 31, line 22) מענין המצות --- מן אמר אלמאעה ואלמעציה (Wo. p. 31, line 22) Rosin (ibid.) is of the opinion that the word may has fallen out of the Ar. text after בעברות, and suggests that the title should read: בעברות 20 בעברות Scheyer (ibid., p. 102\*) suggests as the title בעברות הנפש וכי כחות הנפש וביריעת החלק אשר בו תחלה ימצאו המעלות והפחיתות. If a part of the title has been lost, this happened before I. T. translated. <sup>2</sup> I. T. > Ar. אולא --- אולה (see preceding note, end), which Mss. and edd. omit. Ma has או לי after 12, but this is probably a variant of 12. 3 Mi בשני. 4 Ar. מיהמא <sup>5</sup> Br Ma אד לים ללראי ואלאכתיאר פיהמא – Ar. אד לים ללראי ואלאכתיאר 25 בשניהם --עמל בונה. Ma לאחר So שאין דעת ובחירה באחר (Mi לאחר אחר). שאין דעת ובחירה באחר אחר אחר שונה. יקצרהמא עלי פעל מא .Ar למעמם מפעולה אחת Mss. and edd. יקצרהמא עלי פעל מא. <sup>6</sup> Ma בעצתו. Poc. יקארהמא עלי מעלהמא, but in the Errata corrects to the proper reading of which Rosin and Wolff were unaware. In his first edition (1863), Wolff

בעת אשר ירצה לעשותוי אם אפשר לעשותו<sup>2</sup> אם לא, ואם אפשר איך<sup>3</sup> צריך שיעשה:

זה שיעור מה שצריך שנזכור<sup>4</sup> מענין הנפש הנה. ודע שזאת הנפש האחת<sup>5</sup> אשר קדם ספור כחותיה או חלקיה<sup>6</sup> היא כחומר, והשכל לה צורה, 5 וכשלא תניע<sup>7</sup> לה הצורה, יהיה<sup>8</sup> מציאות ההכנה<sup>9</sup> בה לקבל הצורה ההיא לבמלה, וכאלו היא מציאות הבל, והוא אָמָרו<sup>01</sup> גם בלא דעת נפש לא מוב, ר"ל שמציאות הנפש<sup>11</sup> שלא תניע אליה הצורה<sup>12</sup> אבל תהיה נפש בלא דעת לא מוב<sup>13</sup>, אבל הדברים<sup>14</sup> על הצורה, והחומר, והדעות<sup>15</sup> כמה הם<sup>16</sup> ואיך יניעו אין זה מקומו ולא יצמרך במה<sup>17</sup> שנרצהו לדבר<sup>18</sup> על המדות, והוא<sup>19</sup> יניעו אין זה מקומו ולא יצמרך במה<sup>17</sup> שנרצהו לדבר<sup>18</sup> על המדות, והוא<sup>19</sup> יותר<sup>20</sup> ראוי בספר הנבואה אשר זכרנו, ובכאן אפסוק בזה הפרק ואתחיל באדר:

1 So > בעת אשר ירצה לעשותו. <sup>2</sup> Ma > אם אפשר לעשותו. אפשר 3 So 4 Ar. שנסח Ma שנסח. לעשותו איז. Ma אס for איד. <sup>5</sup> Ma > ляял. • Ma So ההלקיה. ז Br So הגרע. \* Br So + ראלו. Br So + כאלו. ۹ Ar. 15 אלאסתעראר "readiness, ability, aptitude". <sup>10</sup> Ma אמר. 11 Ma So 13 Ma marg. ר״ל... לא מוב. 14 Br דברים. 12 Ma הצורה. הנפש. <sup>15</sup> Ar. והשכלות והרעות Br ומיני השכל. Ms ידעות So והשכלות והדעכלי. הדעות. See Kaufmann, Attributenlehre, pp. 444, n. 126, and 446, n. 129. Scheyer (Psychol. Syst. d. Maim., p. 66\*) suggests ההדער or השכלים. 20 16 I. T. > Ar. הכיף הי, Wo. und wie sie beschaffen sind. למה Br למה. 18 Mi דבר 18. 19 Ma marg. והוא. 20 Ma > יותר <



בני אדם לחשוב, כי כל מדומה אפשר, ולא ידעו שזה<sup>1</sup> הכח ירכיב ענינים שמציאותם נמנע, כמו שזכרנו:

והחלק המתעורר הוא הכח אשר בו ישתוקק<sup>2</sup> האדם לדבר אחד<sup>8</sup> או ימאםהו, ומזה הכח יבוא מן הפעולות<sup>4</sup> בקשת הדבר והבריחה ממנו<sup>5</sup>, ז ובחירת<sup>6</sup> דבר אחד והתרחק<sup>7</sup> ממנו, והכעס והרצון, והפחד והנבורה, והאכזריות והרחמנות<sup>8</sup>, והאהבה והשנאה, והרבה מאלו המקרים הנפשיים, וכלי אלו הכחות כל איברי הנוף<sup>9</sup>, ככח היד על לקיחת הדבר ועל נניעתו<sup>10</sup>, וכח הרנל על ההליכה, וכח העין על הראות, וכח הלב להתנבר<sup>11</sup> או לירא<sup>12</sup>, וכן שאר איברי הנוף הנראים והנסתרים הם וכחותיהם<sup>13</sup> כלים לזה 10 הכח המתעורר:

והחלק<sup>11</sup> השכלי הוא הכת הנמצא לאדם אשר בו ישכיל<sup>15</sup>, ובו יהיה ההשתכלות<sup>16</sup>, ובו יקנה החכמות, ובו יבדיל בין המנונה והנאה מן הפעולות, ואלו הפעולות מהן<sup>17</sup> מעשי, ומהן עיוני, והמעשי ממנו מלאכת מחשבת<sup>17</sup> וממנו מחשבי, והעיוני הוא אשר בו ידע האדם הנמצאות שאינן משתנות ממנו מחשבי, והעיוני הוא אשר בו ידע האדם הנמצאות שאינן משתנות 16 על מה שהן עליו<sup>18</sup>, והם אשר יקראו חכמות מתם<sup>14</sup>, והמלאכת מחשבת הוא הכת אשר בו ילמד<sup>20</sup> המלאכות, כננרות<sup>21</sup>, ועבודת האדמה, והרפואות, הוא הכת אשר בו ילמד<sup>25</sup> המלאכות, כננרות<sup>21</sup>, ועבודת האדמה, והרפואות, והמלחות<sup>22</sup>, והמחשבי הוא הכת אשר בו ישתכל בדבר אשר ירצה<sup>23</sup> לעשותו

י ma כי א. 2 Ma בו ישתוקם ויכסוף. So בו ישתוק בו. з Ma Mi אחר 3 Ar. לשי מא "to something". יען הרה אלקוה יצדר מן אלאפעאל Ar. וען הרה אלקוה this faculty result the (following) actions". Br אל So אל for יביאו Mi 20 אלמלב ואלהרב ... בקשת ... ממנו 5 ... 6 So ובריחת Mi marg. פעלת. הבחירה. או התרחק Br או התרחק. <sup>8</sup> Ма лютла. אר אנוף • Ar. and the instruments of these faculties are ואלאת הוה אלקוי נמיע אעצא אלברן all the limbs of the body". Br וכל אילו הכחות בכל (superlinear בכל וכל אילו הכחות בכל איברי הנוף So וכלי זה אלו הכחות הכח כל אברי הנוף Ma וכלי זה הכח כל אברי הנוף combines 25 the two readings. Wo., p. 90, note to line 5 from bottom, emends Ar. אלקוי to sing. אלקוה, but Br and Ma point to the plural. Wo.'s emended reading agrees with So. The word convers" is used here by M. possibly instead of duttions", the meaning he wishes to convey being that the limbs of the whole body are the instruments of the actions of the 30 psychic qualities just mentioned.

<sup>10</sup> Ma So אלבמש. ... גניעתו הדבר for אלהגבר של. ... אלהגבר אלבמש. ... <sup>12</sup> So כולם כלים ... אלברוח בעת השהד <sup>13</sup> Mi marg. + ... כולם כלים.

<sup>14</sup> Ma So מהן <sup>15</sup> Ma So ההשתרלות partitive, "some".

מהני". Ar מלאכת מחשבת <sup>17</sup>.

35

<sup>18</sup> עלי מה שהן עליו <sup>18</sup> as they really are". Cf. HUb., p. 421. Br. על מה הי עליה.

<sup>19</sup> Ar. או general or absolute acceptance of a word". <sup>20</sup> Ar. pass. So ילמוד האדם Ma ילמרו כגנרות (Ma - גנרות - 2<sup>1</sup> Ma). <sup>23</sup> So הוא הכח אשר בו ישתכל האדם בדבר שירצה. 40

והדברים על אלו השבע כחות ומה יעשוי ואיך יעשו ובאיזה איברים פעולתם יותר נגלה ויותר נראה<sup>2</sup> ומה מהם נמצאי תמיר ומה יכלה מהם<sup>4</sup> לומן<sup>5</sup> קצוב זה כלו ראוי למלאכת הרפואות<sup>6</sup>, ואין צורך לו בזה המקום:

והחלק המרניש ממנו הכתות<sup>7</sup> החמשה המפורסמות אצל ההמון<sup>8</sup>, הראות<sup>9</sup>, 5 והשמע, והמעם, והריח, והמשוש, והוא<sup>10</sup> נמצא<sup>11</sup> בכל שמח הנוף<sup>12</sup>, ואין לו אבר מיוחד כמו שיש לארבעה כחות<sup>13</sup>:

והחלק המדמה<sup>14</sup> הוא הכח<sup>15</sup> אשר יזכור<sup>16</sup> רשומי המוחשים<sup>17</sup> אחר הַעֻלמם מקרבת<sup>18</sup> החושים<sup>19</sup> אשר השינום, וירכיב<sup>20</sup> קצתם אל קצתם ויפריד<sup>21</sup> קצתם מקצתם, ולזה ירכיב זה הכח מן הענינים<sup>22</sup> אשר השינם<sup>23</sup>, ענינים<sup>24</sup> 10 שלא השינם<sup>25</sup> כלל, ואי אפשר להשינם, כמו שידמה האדם ספינת ברזל רצה<sup>25</sup> באויר, ואדם שראשו בשמים ורנליו בארץ, ובהמה באלף עין<sup>27</sup> על דרך משל והרבה מאלו הנמנעות<sup>28</sup> ירכיבם הכח המדמה וימציאם<sup>29</sup> בזמיון: ובכאן מעו המדברים<sup>30</sup> המעות<sup>11</sup> המנונה הגדול<sup>32</sup> אשר בנו עליו פנת חמאתם בחלוקת המחויב, והאפשר, והנמנע, שהם חשבו, או הביאו<sup>35</sup>

- 20 Ar. במלאכת הרפואה Br הנפואת הרפואה So במלאכת הרפואה למנה. ז Ma כתות. אלמשהורה ענד אלומהור See Millot המפורסמות המוראת אלמשהורה ענד אלומהור. ha-Higgayon, c. VIII; Munk. Guide, I, p. 39, n. 1; Scheyer, Das Psychol. Syst. d. Maim., pp. 22–23. So המפורסמים So המפורסמים 10 Ma נראה 11 Br. גראה 11 Br.
- <sup>12</sup> Ma + ננעו באחד מאיבריו או בכל נופו כנון נניעת נשם בנשם (12 Ma הנוף קרא בננעו באחד מאיבריו או בכל נופו על כן הוא נמצא בכל שמח הנוף קובל איבריו יוכל משש בידיו או ברנליו או בכל נופו על כן הוא נמצא בכל שמח הנוף originally a marginal gloss.
   <sup>13</sup> Mi הלחרים שהם הראות (16 Ma הכחות 16 Ma המרים שהם הראות והמעם והריח ווא הכר אינר מו גענו מו אינר מו אי
- <sup>19</sup> מענינים הכח מן העינינים misplaced in So after אשר יזכור ... החושים <sup>10</sup>
   <sup>20</sup> Ma העינם הרכיב Ar. מעוכם מרכב "to combine, to compose".
   <sup>21</sup> Ma העריב הרפיע העריב היא אשר יזכור השנים הרכיב השנים אינים איניים אינים אינים אינים אינים אינים איניים אינים אינים אינים איניט אינים אינים אינים איניים איניט אינים איניים אינים איניט אינים איניים איניים אינים אינים אינים אינים איניים אינים איניט אינים איניט אינים איניט איניט אינים איניט אינים אינים אינים אינים אינים אינים אינ
- <sup>22</sup> Ma מן העליונים 23 Ma מן העליונים.
   <sup>25</sup> Br מן העליונים So מן העליונים.
   <sup>25</sup> Br מן העליונים So מן העליונים.
   <sup>26</sup> Thus Br; Ar. אלמכת מוריא.
   <sup>27</sup> Ar. ענים So מן אלא השינם (sing.); So ענים So מלא השינם <sup>28</sup> Ar. אלמכת געזאת and מן מון אלמר מון <sup>29</sup> Ar. מון מון <sup>29</sup> Ar. מון <sup>20</sup> Ar. מון <sup>20</sup> Ar. מון <sup>20</sup> Ar. מון <sup>20</sup> Ar. <sup>20</sup> Ar. <sup>20</sup> Ar. <sup>20</sup> Ar. <sup>21</sup> So מון <sup>20</sup> Ar. <sup>23</sup> Ar. <sup>23</sup> Ar. <sup>23</sup> Ar. <sup>24</sup> Ar. <sup>25</sup> Ar. <sup>29</sup> Ar. <sup>29</sup> Ar. <sup>29</sup> Ar. <sup>20</sup> Ar
- (p. 90, note to p. 3. line 17, not 7) unnecessarily emends to אוהמוא אוהמוא 40 Ar. הביא לחשוב). Cf. Friedlaender, Sprachgebrauch, sub voce.

השם<sup>1</sup> לבד, לא שהענין<sup>2</sup> אחד בעצמו, וכן יאמר על האדם ובעלי חיים<sup>3</sup> מרניש בשתוף השם לבד, לא שההרגש אשר באדם הוא ההרנש<sup>4</sup> אשר בשאר בעל חיים<sup>3</sup>, ולא ההרנש<sup>6</sup> אשר בזה המין<sup>7</sup> הוא ההרנש בעצמו אשר במין האחר, אבל כל מין ומין מאשר לו נפש יש לו נפש אחת<sup>8</sup> בלתי נפש

6 האתרי, ויתתייבו מנפש זה פעולות, ומנפש זה פעולות אתרות, ואפשר שתדמה פעולה<sup>10</sup> לפעולה, ויַהְשֵׁב<sup>11</sup> בשתי הפעולות שהן<sup>12</sup> דבר אחד בעצמו ואין הדבר כן:

והמשל בזה שלשה מקומות חשוכים, האחד מהם<sup>13</sup> זרחה<sup>14</sup> עליו השמש זהאיר, והשני זרח<sup>15</sup> עליו הירח והאיר, והשלישי<sup>16</sup> הודלק בו הנר<sup>17</sup>

10 והאיר, הנה<sup>19</sup> כל אחד מהם נמצא בו האור אבל מבת זה האור ופועלו השמש, ופועל אחר הירח, ופועל האתר האש. כן פועל הרנשת האדם הוא נפש האדם, ופועל הרנשת החמור, הוא נפש החמור<sup>19</sup>, ופועל הרנשת<sup>20</sup> הנשר<sup>21</sup> הוא נפש הנשר<sup>22</sup>, ואין להם ענין<sup>23</sup> שיקבצם<sup>24</sup> אלא שתוף<sup>25</sup> השם בלבד<sup>26</sup>, והבן זה הענין שהוא נפלא מאד, יכשלו בו<sup>27</sup> הרבה<sup>28</sup> מן 15 המתפלספים<sup>29</sup>, ויחייבו<sup>30</sup> ממנו הרחקות<sup>31</sup> ודעות בלתי אמיתיות<sup>32</sup>:

ואשוב אל כוונתנו<sup>33</sup> בחלקי הנפש ואופר, החלק הזן ממנו הכח<sup>34</sup> המושַך, והמחזיק, והמעַכַּל, והדוחה למותרות, והמנדל, והמוליד לדומה<sup>35</sup>, והמבדיל הליחות<sup>38</sup>, עד שתפרש<sup>33</sup> מה שצריך להזון בו ומה שצריך<sup>38</sup> לדחותו,

אלאם אלאנסאן, לחות – אלאם "the humours of the body".

10

37 Thus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ar. شرك homonym". On شرك, see Munk, Guide, I, pp. 133, n. 3; 239, n. 1; 262, n. 3, and Kaufmann, Attributenlehre, pp. 460, n. 148, 20 and 461, n. 149. ינים So אנין, some edd. + אנין, here like Ar. מעני "meaning". יובעל חיים \* animal" - Ar. ואלחיואן. So ושאר לא שתהיה ההרגשה אשר במין הארם היא ההרגשה So ובעל החיים Ma בעלי חיים. שי אלחיואן .- Ar. בשאר בעלי חיים Br So כעלי ה. אלחיואן .- גבשאר בעלי היים אלחיוא .- גבשאר בעלי היים אלחיוא .- ג has a soul peculiar 25 יש לו נמש אחת א class, species, kind". to itself". ציר נפס אלאלר .Ar בלתי נפש האהר 9. פעלה So פעלה. ויחשוב So ויחשוב. 13 Ma > מהם. <sup>12</sup> Ma שהם אשהם. 14 So Int. 16 Ar. האתר - ואלאכר. 15 Ar. מלע. Br האירה Ma. 17 Ar. 18 Ma лип. התמורית So התמורית. סרל פיה סראל. 20 So Ma דרנש So. Ma. <sup>21</sup> Codd. 71 1161 התמר See supra, p. 9 n. 9. cod. 71 התמרית cod. 30 התמר 1161. 23 So גרר אי למעהא. 24 Ar. אלא "which is common to them". בני ארם + <sup>28</sup> So 25 So -LEMIL. בה .<sup>27</sup> Br בלבר <sup>26</sup> Ma of the philo- מן אלמתפלספין .Ar מהפילוסופים "of the philosophists"; Wo., p. 4, n. 1, Philosophanten. מתמלסמים coined by I. T., based on Ar. מתמלסף, see *HUb*, p. 419. 35 <sup>31</sup> Ar. שנאעאת "absurdities". בלתי for נפסדות So <sup>30</sup> Ma ויתחייבו. 33 So Ma כונתי. 34 Some edd. no. אמיתיות. 35 So ,25

#### שמונה פרקים פרק א

אינו<sup>1</sup> רק בנפש האדם, כי כח המזון<sup>2</sup> שיזון בו האדם<sup>3</sup> על דרך משלי אינו כח<sup>5</sup> המזון שיזון בו החמור<sup>6</sup> והסוס<sup>7</sup>, כי האדם נזון בחלק הזן מן הנפש<sup>8</sup> האנושית, והחמור נזון בחלק הזן מן הנפש החמורית, והתמר<sup>9</sup> נזון בחלק הזן מן הנפש אשר לה, ואמנם יאמר על הכל נזון בשתוף

- 5 1 Thus Br So Ma Ar. אונמא הו See Introduction, p. 25 (bottom).
   2 Ar. אלאנתרא אלאנתרא 3 (Ma םשוון בו הארם (אבס אן הארם אלאנתרא אלאנתרא 3 (Ma שוון בו החמור 6 אלד ללאנסאן Ar. אלד ללחמאר .
   5 So הסום והחמור 6 ... 8 So אשר לו 9 Ma marg. (later hand) cod. 71 (Parma) התמור ארגענא אונגערא ... 9 אול אלגעלה.
- 10 (Parma) 46 261 378 438 802 959 1246 1262 edd. התמשר "and the eagle". Ma may have been corrected by comparison with some other Heb. text, but hardly with the Arabic. Cod. 1161, which will be referred to below, is defective here. Since a palm is nourished by a *nutritive faculty* (תלק הון), it was proper for M. to use אלנכלה". Later, (p. 10, lines 10-12) in speaking of
- 15 the faculty of sensation (פעל הרנשה) of the various species, M. refers to that of the eagle (Ar. אלעקאר). All Heb. Mss. and texts, except codd. 71 and 1161, have correctly הנשר Codd. 71 and 1161 read. Thus, in describing the nutritive faculty of the different species, the Ar. refers to that of man, the ass, and the palm, while in discussing the faculty of sensation
- 20 it speaks of man, the ass, and the *eagle*. Ma with its marginal reading, alone, agrees with the Ar. The texts which read הנשר in the first instance have הנשר in the second, while cod. 71 has הממר in both cases. This consistency in the Heb. texts is suspicious. The Ar., cod. 71, and Ma marg., no doubt retain correctly the first list of species, namely, man, ass, and
- 25 the palm, and it can safely be said that I. T. translated accordingly. The present condition of the Heb. texts arose, perhaps, from a misunderstanding of the original I. T. version. Some copyist, thinking probably that the same word should be used in both places, must have changed התמר to agree with the later occurring התמר. Another copyist, thinking
- 30 that הנשר in the second instance was an error, changed this to הנשר (codd. 71, 1161). That M. need not have used the same list of species in both instances is apparent from the context. First of all, he speaks of each species as having a *nutritive faculty* (כה הון) peculiar to itself, and states that this faculty of man differs from that of the ass and the horse, the
- 35 two latter representing one species. Then, discussing the *nutritive faculty*, he illustrates from human, animal, and plant life, saying that the nutritive faculty which nourishes man differs from that which nourishes the ass, and both from that which nourishes the palm. Later, however, no longer speaking of the *nutritive faculty* but of the *faculty of sensation*, M. very
- 40 properly avoids referring to the palm as being endowed with such a faculty. Instead he uses the eagle (אלפקאב) as an illustration. Thus, M. may well have used two different illustrations, one from plant life, and the other from animal life.

Digitized by Google

## הפרק הראשון

### בנפש הארם וכחותיה

דע שנפש האדם נפשי אחת ויש לה פעולות רבות חלוקות, יָקָראו<sup>2</sup> קצת הפעולות ההם נפשות, ויַחָשֵׁב<sup>3</sup> בעבור זה שיש לאדם<sup>4</sup> נפשות רבות כמו שחשבו הרופאים, עד ששם ראש הרופאים פתיחת ספרו<sup>6</sup> שהנפשות שלש, מבעית, וחיונית, ונפשית<sup>7</sup>, ופעמים שיקראו כחות וחלקים עד שיָאָמר שלשי הנפש, וזה השם יעשוהו<sup>8</sup> הפילוסופים הרבה פעמים, ואינם רוצים באמרם חָלְקִי שהיא מתחלקת כהַחָלֵק הנופות, אבל הם מונים פעולותיה

החלוקות שהם לכללי הנפש כחלקים<sup>11</sup> לכל המחובר מהחלקים<sup>11</sup> ההם: ואתה יודע שתיקון המדות<sup>12</sup> הוא<sup>13</sup> רפואת הנפש וכחותיה, וכמו שהרופא<sup>14</sup> אשר<sup>15</sup> ירפא הגופות צריך שידע תחילה הנוף אשר ירפאהו 10 כלו וחלקיו<sup>61</sup> מה הם, ר״ל נוף האדם, וצריך<sup>17</sup> שידע איזה דברים יַחֲלוהו וישָׁמַר מהם, ואיזה דברים<sup>18</sup> יבריאוהו ויכַזן אליהם, כן רופא הנפשי<sup>19</sup> והרוצה לתקן המדות<sup>20</sup> צריך שידע הנפשו<sup>21</sup> בכללה<sup>22</sup> וחלקיה ומה יחלה אותה ומה יבריאה:

ומפני זה אומר שחלקי הנפשנ<sup>23</sup> הם חמשה, הזן<sup>24</sup> והוא הנקרא הצומר<sup>25</sup>, 15 והמרגיש, והמרמה, והמתעורר, והשכלי, וכבר הקדמנו<sup>26</sup> בזה הפרק שדברינו

י Thus Br Ma Mi - Ar. אָסמי, with phrase קצת הפעולות 1 So > WDJ. as subject. So and edd. יקראום; cf. Wo., p. 1. no. 1. 3 So and edd. <sup>5</sup> Br התי יצדר ... ספרו Ar. רבות Ar. דתי יצדר ויחשוב. • Ma + 15. רייסהם. For clearness, I. T. has ראש הרופאים instead of אשם (Ar. רייסהם). <sup>7</sup> See Munk, *Mélanges*, p. 40, n. 3; p. 54, n. 2. <sup>8</sup> Ar. מתעמלהא "make 20 use of, employ". For ועשה in this sense, see I Sam., VIII. 16, ועשה למלאכתו "and he made use (of them) for his work". • So 50. 10 So + בחלסים. 11 So Ma מחלקים. 12 אצלאה אלאכלאק .-- Ar. אצלאה אלאכלאק. 14 Ma הרופא. 16 Ar. ואנוא אלבדן 13 So Ma мл. <sup>15</sup> Ma on marg. יצמרך So יצמרך. some 25 וישמר .יחלוהו....דברים < 18 Ma וחלסי הנוף --edd. וישמור) pass. - Ar. פחותנב "so that they should be averted". 19 Ar. יטב אלנפס "likewise he who cures the soul". 20 So edd. arm וכחותיה So וב -כללה Br 22 Br 23 So 201. 24 Ma הם הארם. 25 So והוא הצומה See Introduction, p. 26. 26 So בארנו 26 חמשה הנזון. והקרמנו. 30

Digitized by Google

#### הקרמה

כלו מספר מפורסם בלשנו<sup>1</sup>, ואין יכון נץ כתאב משהור, פליס פי דלך בכל זה רוע, ואיני מתפאר במה כלה ושרארה, ולא אדעי פי מא קאלה שאמרו מי שקדם<sup>2</sup>, שאני כבר התודעתי בזה, ואף על פיי שלא אזכור אמר בזה, ואף על פיי שלא אזכור אמר פלוני אמר פלוני שזה אריכות<sup>4</sup> אין פלוני אמר פלוני שזה אריכות<sup>4</sup> אין מלוני אמר פלוני שזה אריכות<sup>5</sup> מביא<sup>7</sup> רבמא אוקע פי נפס מן לא תנכה חועלת בו<sup>5</sup>. ואפשר שהיה<sup>5</sup> מביא<sup>7</sup> רבמא אוקע פי נפס מן לא תנכה חועלת בו<sup>5</sup>. ואפשר שהיה<sup>6</sup> מביא<sup>7</sup> רמי הועלת בו<sup>5</sup>. ואפשר שהיה<sup>6</sup> מביא<sup>7</sup> רעי, שלא יבינהו, ומפני<sup>01</sup> זה ראיתי היד<sup>8</sup> לו שהדבר ההוא נפסד, ובתוכו מיד<sup>9</sup> לו שהדבר ההוא נפסד, ובתוכו מללך ראית אכתצאר אלקאיל, אד רעי, שלא יבינהו, ומפני<sup>01</sup> זה ראיתי שלא לזכור האומר<sup>11</sup>, שכוונתי התועלת לקורא<sup>12</sup> ולבאר לו הענינים הננוזים<sup>13</sup> נביין לה אלמסכתא, ואנא אלאן אבתדי לזכור הפרקים אשר ראיתי להקדים<sup>14</sup> הנא בדסב גרצי, והי תמאניה פצולי הנה לפי כוונתי, והם שמונה פרקים:

המפורס בלשוננו So בלשננו 15 אהמפורס בלשונו. 2 So + 300. יאע״ך So אאע״ך Ma אין בו Ma אין א שאפילו. 4 Ma mom, but corrected by later(?) hand. תועלת. • Br שיהיה. זכרון + Br So יוכרון ז. א So pn לו Ma חַד. • So 317. 10 Br Ma ..... שם האומרים 11 Ma. 12 Ar. "since it is my intention that profit should be realized for the reader." Br Ma 20 אשכונתי להועיל הקורא So הצפונים אועלת למור התועלת לקורא So שכונתי להועיל הקורא. 13 Mi אתחיל. 15 Mi להסרימם 15.



קל על כל בני אדם, ואין כל עניניה נם |גמיע אלנאס, ולא איצא אגראצהא כן מובנים מבלי פירוש ארוך עם היותו מביאה אל שלמותי נדול והצלחה אמתית, ומפגי זה ראיתי להרחיב

- 5 בה<sup>2</sup> המאמר, וכבר אמרו ו"ל<sup>3</sup> האי מאן דבעי למהוי אחסידא לקיים מילי ראבות, ואין אצלנו מעלה נרולה הנבואה, והיא אלא ז מחסידות המביאה אליה כמו שאמרו<sup>8</sup> חסירות
- 10 מביאה לידי רוח הקודש, הנה התבאר מדבריהם שעשותי מוסרי10 זאת המסכתא מביא11 לידי נבואה, והנגי עתיד לבאר אמיתת הדבר ההוא<sup>12</sup> מפני שהיא כוללת 13 על 14 חלק גדול 15 מהמרות<sup>15</sup>:

וראיתי להקדים קודם שאתחיל בפירוש הלכה הלכה 16 פרסים מועילים

20 לפרש20, ודע שהדברים שאומרם21 באלו הפרקים, ובמה שיבא מן הפירוש22 ולא פירושים שחדשתים24, ואמנם25 הם ענינים לקמתים מדברי החכמים26 25 במדרשות ובתלמוד וזולתו27 מחבוריהם, אלחכמים פי אלמדרשות ופי אלתלמוד ומדברי הפילוסופים גם כן הקדומים28 ואפשר שאביא פעמים<sup>30</sup> מאמר אחר קאלה, וקד רכמא גבת גמלה קול

מפהום דון שרח שאף מע כונהא מודיה אלי כמאל כתיר וסעאדה חסיסיה. ולדלך ראית באן נשבע פיהא אלקול, וקד קאלו עליהם אלקלאם האי מאן דבעי למהוי חסידא לסיים מילי דאבות, ולים ענדנא מרתבה פוס אלחסידות גיר אלגבוה. והי אלמודיה להא כמא קאלו חסידות מביאה לידי רוח הקדש, פקד צח מן כלאמהם אן אלעמל באראב הרה אלמסכתא מוד אלי אלנבוה, וסנבין חקיקה דלך לאנהא משתמלה עלי נו כביר מו אלכלקיאת:

וראית באן אסדם סכל אן אכד פי שרח הלכה הלכה פצולא מפידה יחצל ידע מהם האדם הקדמות, ויהיוזי לו ללאנסאן מגהא מקדמאת, ותכון לה נם כן כמפתח<sup>18</sup> במה<sup>19</sup> שאני עתיד איצא כאלמפתאח למא נסתקבל מן אלשרח, ואעלם אן אלאשיא אלתי אקולהא פי הדה אלפצול, ופי מא יאתי אינם ענינים בדיתים23 אני מעצמי, מן אלשרח לים הו אנראץ אבתכרתהא אנא מן נפסי, ולא שרוח אבתדעתהא. ואנמא הי אנראץ מלקומה מן כלאם וגירא מן תואלפהם, מן כלאם אלפלאספה והחדשים, ומחבורים הרבה מבניפי איצא אלקדם ואלמחדתין, ומן תואליף אדם, ושמע האמת ממי שאמרו, כתיר מן אלנאם, ואסמע אלחק ממן

יזיל So Ma רויל 4 Ma יומחוי 30 ו Br So לשלמות. 2 So ...... <sup>6</sup> Ma + יותר. 7 Ma כי אם. \* So + רויל. 5 So לעיין במלי. 9 Ma שבקיום So שעשיית. 10 So מאמרי. 11 So אבא. 12 Ma 1700. 13 So שהוא כולל. 14 Br So > . 15 So + המובות. 16 Br So > הלכה . 18 So מבא ומפתח. <sup>20</sup> Ma לבאר. 17 So היהיו. 19 Ma 100. 21 Br אשר אומר אותם Ma + לך So אשר אומר אותם. 22 Ma + בהם 23. 23 So דברים שבדתי. 35 <sup>24</sup> Ma אינם ענינים בריתים מבלי ולא חדשתים חרושים מעצמי. 25 So 1008. 29 Ma בני 29 30 Ma 26 Mi חכמים 26. 27 So 111. 28 Ar. אלקרם. לפעמים.

# הקרמה'

אמר הרב המחבר רבינו משה ש"ץ<sup>2</sup>: הנה בארנו בפתיתת<sup>8</sup> זה החבור<sup>4</sup> מה היתה הסבה בשום המחבר זאת היתה הסבה בשום המחבר זאת היתה הסבה בשום המחבר זאת הידה אלמסכתא פי הדא אלסדר, הידה אלמסכתא פי הדא אלסדר, רוב התועלת<sup>6</sup> בזאת המסכתא, ויעדנו רוב התועלת<sup>6</sup> בזאת המסכתא, ויעדנו מעמים רבות במה שקדם מזה החבור<sup>6</sup> קי הדה אלמסכתא פי אגראין מפידה, לדבר בזאת המסכתא בענינים<sup>7</sup> מועילים, ארך בה קצת אריכות, מפני שהיא ואנא נמול פיהא בעין תמויל, לאנהא ואק על פי שתראה מבוארת קלה<sup>8</sup> הקבין לעשות<sup>9</sup> מה שבכללה<sup>10</sup> אינו

<sup>1</sup> Since the Arabic of M.'s foreword is inaccessible, being found only in the Mss. and in Pococke's *Porta Mosis*, the editor has deemed it advisable to reproduce it here. The text is that of the *Porta Mosis*, pp. 181 -183. The Hebrew is found in the editions of the *Perakim* by Hurwitz,

15 and Slucki, and a Latin translation in Suhrenhusius' *Mishnah*, Pt. IV, p. 393; see *supra*, *Introduction*, pp. 31, 33.

<sup>2</sup> Thus Ma. Br אמר הרב הנדול רבינו משה בן הרב ר' מיימן ו"ל Thus Ma. Br אמר הרב הנדול רבינו משה בן הרב ר' מיימן ו"ל . המחבר וצ"ל. Cf. the introductory phrase of M.'s *Introduction* to the *Moreh*: המחבר לתלמידו התלמיד החשוב ר' יוסף ש"ץ ב"ר יהודה נ"ע. I. T. translated

20 the Perakim in 1202 (see supra, Introduction, p. 10) while M. was yet alive. Therefore, in referring to M., he could not have used the abbreviation אוציל or איז. See HUb., p. 438. אוציל = שיין "may his Rock protect him", preterite for optative; see Munk, Guide, I, p. 3, n. 4; idem, Notice sur Joseph ben-Jehouda, Paris, 1842, p. 69, n. 2. Fürstenthal, Moreh I, p. 2
25 has, incorrectly, Gemeindevorsänger (=).

• Ma בתחלת בתחלת בחר "introduction, prolegomenon". M. uses this word to designate his introduction to the *Morch*. See Munk, *Guide*, I, p. 3, n. 1, and idem, *Notice*, p. 23, and 26.

4 The חבור par excellence is M.'s Mishneh Torah. Cf. Munk, ibid., p. 23,
 30 and 28. 5 Br תועלות Ma תועלות Ma - So. 7 So
 30 במה שקרם מזה החבור Ma Mi .
 4 Ma Mi שתראה So. 8 Ma Mi .
 5 Br שכוללת Ma Mi .
 6 Br שכוללת איננו



,

לכבוד נשמת אדני אכי עמרת ראשי ſ

# צבי בן מנחם

.

•



Digitized by Google



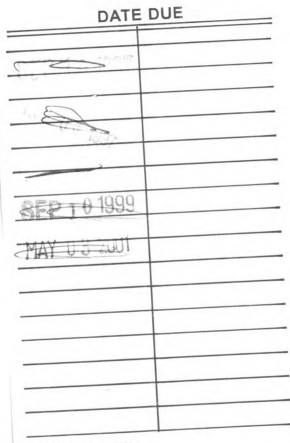


.

ň







DEMCO, INC. 38-2931

٨

Digitized by Google

